
         Tierra 
   de fronteras



3

 



Tierra de 
fronteras



CRÉDITOS

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio: Carolina Arredondo Marzán  
Subsecretaria del Patrimonio Cultural: Carolina Pérez Dattari 
Directora del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural (SNPC): Nélida Pozo Kudo
Directora (S) Museo Histórico Nacional: Isabel Alvarado Perales

Título: Tierra de fronteras

ISBN: 978-956-7297-65-8
Propiedad Intelectual: 2025-A-2924

Idea original: Museo Histórico Nacional
Textos: Andrea Müller B., Javiera Maino G., Manuel Correa S., Leone Sallusti P., María Ignacia Parada B., 
Triana Sánchez R., Ximena Urbina C., Juan Manuel Martínez S., Emilia Müller G., Ximena Gallardo S. 
Documentación de objetos: Unidad de Colecciones 
Traducción: Carolina Farías M., Emilia Müller G. y Ximena Gallardo S.
Fotografías: Marina Molina V. y Claudio López F.
Edición: Triana Sánchez R.  
Coordinación: Isabel Alvarado P. 
Administración: Marta López U.

Diseño y diagramación: Daniela de la Fuente N.
Impresión: Andros Ltda.

Agradecimientos: A Amparo Fointaine por su colaboración en el análisis de la figura de la sirena en el capítulo 
Hilos viajeros: el imaginario andino en seda y metal. A todos los autores y autoras del capítulo Patrimonio a tres 
voces. 

Imagen de portada: Detalle poncho, MHN 3-32686 



3

Tierra de 
fronteras



4 5



4 5

Presentación									         7

Introducción									         9

Capítulo I: 
Renovaciones museográficas. 
El paso del tiempo y la búsqueda de un nuevo sentido				   13

Capítulo II: 
De imperios, pueblos y fronteras: La construcción de una sociedad 
híbrida en el Chile colonial (1598 - 1808) 	 				    29

Capítulo III: 
Tierra de fronteras		  							       53

Capítulo IV:
Hilos viajeros: el imaginario andino en seda y metal	 			   71

Capítulo V: 
Patrimonio a tres voces								        91

Índice 



6



7

Presentación Presentation

Los museos de historia son fundamentales en la preservación 
de nuestro patrimonio, acompañando sus procesos de 
construcción e interpretación. Mediante la selección y 
exhibición de determinadas materialidades, nos transportamos 
a un pasado que nos es inasible. Su dimensión simbólica abre  
la construcción de relatos sobre épocas anteriores que nos 
aproximan a diversas formas de comprender la realidad. Relatos 
que no son estáticos, sino que cambian con el tiempo y el 
espacio geográfico, y emergen de los sentidos y sensibilidades 
de quienes los elaboran en el presente –tanto de quien elabora 
el guion de una exhibición como de las audiencias que 
interactúan con ella–.

El Museo Histórico Nacional es una institución fundamental 
en este sentido. Su labor no solo contribuye a la conservación 
y aumento de nuestras valiosas colecciones nacionales, sino 
también a la promoción de una reflexión crítica sobre el pasado 
y sus huellas, así como sobre su influencia en la conformación 
de identidades. Incide en la forma de pensar la historia y nuestra 
relación con ella. Al acoger las diversas visiones que dan vida 
a nuestra nación, permite poner en tensión la visión monolítica 
del desarrollo humano, dando lugar a lecturas complejas, 
dinámicas y plurales, que nos proponen alternativas posibles 
para pensar la historia y el pasado.

Los capítulos de los distintos volúmenes de esta colección son 
una invitación a reconsiderar la historia y el rol del museo en su 
configuración narrativa, desde la materialidad de los objetos y 
su dimensión simbólica inherente. En este nuevo guion para el 
Museo Histórico Nacional, nos acercamos a distintas maneras de 
leer el pasado, y, con ello, a un presente que, en sus instituciones 
patrimoniales, busca acoger plenamente la diversidad histórica 
del país y de las culturas que han habitado su territorio.

Nélida Pozo Kudo
Directora 

Servicio Nacional del Patrimonio Cultural

History museums play a crucial role in preserving our 
heritage, aiding in its construction and interpretation. 
Through the selection and exhibition of specific materials, 
we are transported to a past that is elusive to us. Its 
symbolic dimension allows us to build narratives about 
earlier eras, helping us to understand reality in different 
ways. These stories are not static but change with time 
and geographical spaces. They emerge from the senses 
and sensibilities of those who create them in the present 
–both the curators who develop the exhibition narrative 
and the audiences who engage with it–. 

In this regard, the Museo Histórico Nacional is a 
key institution. Its work not only contributes to the 
conservation and enhancement of our valuable national 
collections but also promotes critical reflection on the past, 
its traces, and its influence on the formation of identities. 
The way we perceive history and our relationship with 
it is significantly shaped by the museum's work. By 
embracing diverse perspectives that give life to our 
nation, the museum challenges singular interpretations 
of human development, promoting complex, dynamic, 
and plural understandings that provide alternative ways 
of viewing history and the past. 

The chapters in the various volumes of this collection invite 
us to rethink history and the museum's role in shaping its 
narratives, focusing on both the materiality of objects and 
their inherent symbolic meanings. In this new approach to 
the museum, we explore various ways of interpreting the past, 
and with it, a present that, through its heritage institutions, 
seeks to fully acknowledge the historical diversity of our 
country and the cultures that have existed within its borders.

Nélida Pozo Kudo
Director 

Servicio Nacional del Patrimonio Cultural



8 9



9

Introducción Foreword

La presente publicación corresponde al tercer volumen de la 
colección Un nuevo guion para el Museo Histórico Nacional (en 
adelante, MHN). Su contenido es resultado de una profunda 
reflexión museológica y museográfica acerca del relato que 
hoy se exhibe en la muestra permanente, bajo la pregunta por 
el significado y el rol que debería asumir un museo de historia 
en una sociedad con nuevas demandas hacia el conocimiento 
sobre su pasado. 

Tierra de fronteras es la tercera de ocho curadurías que 
componen este nuevo guion, dedicado a conocer la historia 
de los pueblos del Reyno de Chile, en un arco temporal –
denominado “horizonte” en la nueva propuesta de guion– 
que abarca el periodo colonial, desde el establecimiento de la 
Frontera en el Biobío a fines del siglo XVI hasta la usurpación 
del trono a Fernando VII por Napoleón Bonaparte. Múltiples 
objetos estructuran el recorrido principal, con el objetivo de 
comprender este territorio como colonia del Imperio español, 
pero también desde los pueblos que habitaron sus diversos 
valles, tanto con sus diferencias y particularidades, como 
con sus puntos de encuentro. En este relato el concepto de 
“frontera” actúa como eje principal. 

Desde esta mirada, la narración revisa distintas temáticas. 
Primero, se adentra en las formas en que el territorio fue 
incorporado dentro del Imperio español, con las armas, 
la religión y el idioma como las principales herramientas 
de dominación. Luego, hace un recorrido por sus valles 
transversales, habitados por grupos distintos que, pese a los 

This publication is the third volume in the Un nuevo guion 
para el Museo Histórico Nacional (hereinafter MHN) collection. 
The content results from an in-depth reflection on museology 
and museography concerning the narrative that is currently 
presented in the permanent exhibition. It addresses the 
question of what meaning and role a history museum should 
fulfill in a society that has new demands for understanding 
its past.

Tierra de Fronteras is the third of eight curatorial exhibitions 
within this new script initiative aimed at exploring the history 
of the peoples of the Reyno de Chile (Kingdom of Chile). This 
exploration covers a temporal arc, referred to as the "horizon" 
in the new proposal that spans the Colonial period, from the 
establishment of the Frontier in the Biobío at the end of the 
16th century to the usurpation of the throne from Ferdinand 
VII by Napoleon Bonaparte. The museum route is structured 
around multiple objects, with the goal of understanding 
this territory as a colony of the Spanish Empire while also 
considering the perspectives of the various peoples who 
inhabited its valleys. This narrative highlights their differences 
and unique characteristics, as well as their commonalities. 

A central theme in this story is the concept of "frontier." From 
this perspective, the narrative addresses several themes. It 
begins by examining how the territory was integrated into the 
Spanish Empire, with weapons, religion, and language serving 
as the primary means of domination. Next, it explores the 
diverse valleys populated by different groups who, despite the 



10 11

intentos unificadores de la Corona, mantuvieron sus propias 
identidades, algunas de las cuales perduran hasta hoy. Por 
último, se interioriza en su dimensión urbana, con sus espacios 
de encuentro social que fueron de lo público a lo doméstico. 

El interés hacia las formas en que el territorio fue habitado, 
explica el énfasis en el concepto de frontera. El Reyno de 
Chile fue una gran frontera por ser la última capitanía del 
Imperio español, al mismo tiempo que existió la frontera 
interna, espacio de encuentro y desencuentro de lo mapuche 
y lo español. Así también, el espacio doméstico-urbano se 
constituyó en un límite que, aunque permeable, diferenciaba 
el espacio público de la calle del privado del hogar. 

La estructura del volumen se organiza en cinco capítulos. 
El primero, escrito por Andrea Müller y Javiera Maino, 
profesionales del Área de Exhibiciones de la Subdirección 
Nacional de Museos, reflexiona sobre las exposiciones 
permanentes como espacios dinámicos de comunicación. 
Dentro del contexto de renovación del MHN, las autoras 
entregan claves para llevar adelante un proceso de 
actualización significativo y eficaz. El segundo capítulo 
describe la propuesta curatorial e histórica del horizonte, 
mientras en el tercero, la historiadora Ximena Urbina analiza 
el concepto de frontera como un término polisémico a través 
del cual se puede entender el Chile colonial.
 
Por su parte, en el cuarto capítulo, especialistas internos y 
externos al MHN exploran uno de los objetos clave de la 
curaduría –denominado “objeto ancla” en el nuevo guion–: un 

Crown's efforts to unify them, preserved their distinct identities 
many of which continue to exist today. Finally, the narrative 
explores the urban dimension, focusing on the social spaces 
that transitioned from public to private settings.

The interest in how the territory was inhabited highlights the 
importance of the concept of frontier. The Kingdom of Chile 
served as a significant frontier, being the last captaincy of 
the Spanish Empire. It existed alongside an internal frontier, 
which represented a space of interaction and conflict between 
the Mapuche people and the Spanish settlers. Additionally, the 
domestic-urban environment created a boundary that, while 
permeable, distinguished the public space of the street from 
the private space of the home.

The book is organized into five chapters. The first chapter, 
written by Andrea Müller and Javiera Maino, who are 
professionals in the Exhibitions Area of the Subdirección 
Nacional de Museos (National Subdirectorate of Museums), 
discusses permanent exhibitions as dynamic communication 
spaces. In light of the renovation of the MHN, the authors 
offer insights into creating a meaningful and effective 
updating process. The second chapter outlines the curatorial 
and historical proposal of the horizon, while the third chapter 
features historian Ximena Urbina, who analyzes the concept 
of "frontier" as a polysemic term through which colonial Chile 
can be understood.

In the fourth chapter, specialists from both within and outside 
the museum examine a key object of the exhibition, referred 



10 11

poncho colonial que refleja el intercambio comercial y cultural 
del virreinato del Perú con otros continentes. Finalmente, 
el quinto y último capítulo, es un ejercicio de colecciones 
sobre veinte objetos que forman parte del recorrido de esta 
curaduría. Cada uno de ellos fue interpretado por múltiples 
voces: las del saber experto, las de personas pertenecientes 
a instituciones culturales, y las de ciudadanos y ciudadanas 
de variados rangos etarios y profesiones. El resultado fue un 
diálogo polifónico, elaborado entre la historia, la antropología, 
las ciencias sociales, la semiótica, la trayectoria crítica de cada 
objeto, sus simbolismos, y la memoria. 

Antes de finalizar, amerita señalar que el trabajo realizado para 
renovar el actual guion del MHN ha sido una obra colaborativa 
entre el Museo y sus diversas audiencias. Por medio de estas 
páginas agradecemos a todas y todos quienes han agregado 
capas de conocimiento y experiencias a nuestras colecciones con 
el objetivo de darle un sentido presente a cada una de ellas.

Isabel Alvarado Perales
Directora (S)

Museo Histórico Nacional

to as an "anchor object" in the new script: a colonial poncho 
that embodies the commercial and cultural exchanges 
that took place between the viceroyalty of Peru and 
other continents. The fifth and final chapter focuses on 
a selection of twenty objects that highlight this curatorial 
journey. Each object is interpreted through the perspectives 
of various contributors: experts, individuals from cultural 
institutions, and citizens of diverse ages and professions. 
This collaboration results in a rich, polyphonic dialogue 
that weaves together history, anthropology, social sciences, 
semiotics, and the critical significance of each object, its 
symbolisms, and collective memory.

Before we conclude, it's important to acknowledge that 
the effort to update the MHN's current script has been a 
collaborative project involving both the Museum and its 
diverse audiences. We would like to express our gratitude 
to all those who have contributed their knowledge and 
experiences to our collections, helping to imbue each piece 
with contemporary significance.

Isabel Alvarado Perales
Acting Director

Museo Histórico Nacional 



12



13

Renovaciones museográficas. 
El paso del tiempo y la 
búsqueda de un nuevo sentido
Andrea Müller Benoit y Javiera Maino González
Área de Exhibiciones, Subdirección Nacional de Museos

CAPÍTULO I: 



14 15



15

Museographic Renovations. The Course of Time 
and the Search for a New Sense 

The following chapter discusses the strategies, challenges, 
and opportunities involved in museum renovation processes. 
It views museums as dynamic spaces that can easily become 
outdated and lose their effectiveness as societies evolve. 
From this perspective, it examines the transformation of the 
Museo Histórico Nacional and its current efforts to renovate 
its exhibition narratives.

Creating a new exhibition is a complex task that involves 
thoughtful consideration of collections, narrative development, 
and potential representations. Based on the experience of the 
Plan de Mejoramiento Integral de Museos Estatales (Integral 
Improvement Plan for State Museums), this chapter outlines 
key points and principles for developing exhibitions that 
effectively convey meaningful messages to visitors. In this 
context, the chapter highlights the progress already made by 
the MHN in this area, such as the diagnostic process that 
engaged various communities regarding its exhibition, the 
structure of the new narrative aimed at presenting a more 
layered and diverse history, and the development of initiatives 
that incorporate new perspectives in the interpretation of 
history. 

Ultimately, this chapter suggests that renovations in museums 
serve not only to keep these institutions current but also 
represent concrete actions that contribute to enhancing the 
quality of life for both communities and individuals.

El siguiente capítulo reflexiona sobre las estrategias, desafíos y 
potencialidades de los procesos de renovación en museos. El 
artículo los concibe como espacios dinámicos que, con el paso 
del tiempo y los cambios que experimentan las sociedades, 
pueden quedar desactualizados y perder su efectividad. Desde 
esta perspectiva, se revisa la evolución del Museo Histórico 
Nacional y la renovación actual del guion. 

Crear una nueva exhibición es una tarea compleja que 
requiere de un trabajo riguroso en el que se deben conjugar 
las colecciones, el desarrollo del relato y la manera en que 
estos serán representados. A partir de la experiencia del Plan 
de Mejoramiento Integral de Museos Estatales, se entregan 
claves y principios para elaborar exhibiciones capaces de 
transmitir mensajes que le hagan sentido a sus visitantes. A la 
luz de ello, se abordan los pasos que ya ha dado el MHN en 
esta dirección, como el proceso de diagnóstico de su muestra 
con distintas comunidades, la estructura de un nuevo guion 
que busca representar una historia con mayores capas y 
diversidad, y el desarrollo de ejercicios que incluyen a nuevas 
voces en la interpretación de la historia. 

Finalmente, se plantea que la renovación de los museos no 
solo es una manera de mantener vigente a estas instituciones, 
sino también una acción concreta que contribuye a mejorar la 
calidad de vida de las comunidades y personas. 

Renovaciones museográficas. El paso del tiempo y 
la búsqueda de un nuevo sentido



16 17

Las definiciones de “museo” y el alcance de su trabajo ha 
variado en el tiempo posicionándose cada vez con más fuerza 
como actores relevantes, no solo para el sector cultural, sino 
que para la sociedad en su conjunto aportando múltiples 
campos de acción.

Las exhibiciones son uno de los elementos centrales de todo 
museo, en donde se busca dar cuenta de sus investigaciones, 
colecciones, ideas y valores. Bajo el alero de un guion curatorial, 
que selecciona y organiza los contenidos, las exposiciones 
son espacios dinámicos de comunicación. En ellas, todos sus 
componentes entregan mensajes a través de distintos medios y 
lenguajes, inspirando vínculos y promoviendo la construcción 
de significados comunes a partir de historias individuales, 
con el desafío de generar pertenencia y la comprensión de 
procesos sociales complejos.

En una exhibición todo comunica, por lo que cada elemento 
debe aportar al mensaje central que se quiere transmitir. Esto 
ocurre con los textos y el modo en que están redactados, las 
colecciones y su organización, la gráfica, la iluminación y los 
interactivos, entre otros. Del mismo modo, las omisiones y 
vacíos se suman al relato, tensionando el discurso y abriendo 
nuevas posibilidades de lectura.

Pero, como todo, los museos y sus exhibiciones también se 
transforman y envejecen con el paso del tiempo. A medida que 
van transcurriendo los años y que los visitantes interactúan 
con sus espacios, se van deteriorando gráficas, vitrinas e 
interactivos. Lo que en un inicio fue novedoso y atractivo, 
comienza a parecer añejo y pasado de moda. 

También los contenidos y su relación con las colecciones, 
enunciados e hitos, comienzan a replegarse hacia un lugar 
más opaco y mudo. El relato, con su lenguaje, mensajes y 

valores, deja de encontrar eco en los visitantes y el objetivo 
esencial, que es comunicar, ya no se cumple.

Por otro lado, disciplinas como la historia, van cambiando 
sus objetos de estudio y el lente con el que observan el 
pasado o una sociedad, proponiendo nuevas fuentes o 
lecturas, aventurando interpretaciones e interrogantes 
que terminan por acentuar aún más la distancia entre las 
personas y los contenidos.

Ya hacia 1994 el equipo del Museo Histórico Nacional detectó 
carencias en su oferta museográfica y desarrolló un proyecto de 
cambio de guion que culminó el año 1999. Con posterioridad, 
entre 2006 y 2007, se hicieron ajustes en los textos y señalética, 
renovándose además las salas correspondientes al siglo XX. 
Años más tarde, en 2013, se inició un nuevo proceso de cambio 
de guion que se sigue desarrollando hasta hoy. Luego de diez 
años de trabajo, que incluye un diagnóstico minucioso, se 
plantea crear una exhibición “centrada en las personas y su 

Jornadas para el cambio de guion realizadas en 2013, MHN. 



17

Jornadas para el cambio de guion realizadas en 2013, MHN. 

experiencia personal del pasado como parte constitutiva de 
la forma en que se comprende el presente de la sociedad y 
el compromiso personal con su futuro” (Martínez, 2023, p. 
14). Esta declaración supone un cambio radical respecto de la 
exhibición de los noventa, y un reto enorme desde el punto 

de vista conceptual y metodológico. A esto se suma el desafío 
de crear una exhibición de carácter permanente en la era 
de la inmediatez y de cambios vertiginosos, lo que exige un 
ejercicio serio y creativo con mirada de futuro.



18 19

Había una vez…

…un edificio neoclásico ubicado en la Plaza de Armas que 
contenía y contaba la historia de Chile. Pero ¿qué historia?, ¿a 
quién? y ¿para qué?

Tradicionalmente los museos de historia nacional han 
construido un relato desde la óptica de los vencedores, en 
donde se da cuenta de lo que permitió la construcción de la 
nación desde una perspectiva única, muchas veces organizada 
cronológicamente en torno a las glorias, hitos y héroes de un 

Fachada principal del edificio que alberga el Museo Histórico Nacional, MHN.  



19

país. En este modelo encontramos las crisis y sus resoluciones, 
los grandes personajes −generalmente hombres−, las 
guerras, las voces de los próceres y las colecciones, que en 
distintas épocas y con los ojos de ese momento específico, 
se seleccionaron para ilustrar y dar credibilidad al relato 
presentado. La relación con el público se plantea desde 
una verticalidad formativa, donde el museo enseña y el 
visitante aprende.

El Museo Histórico Nacional no ha sido la excepción. En 
1910, en el contexto del centenario de la Independencia, 
se montó una exposición histórica en el Palacio Urmeneta, 
antecedente directo de esta institución museal. Las 
colecciones correspondían a objetos que, para la época, 
eran representativos de la “memoria nacional”, recogiendo 
la idea de nación propia del siglo XIX, donde “la historia 
de Chile narrada en exposiciones y museos debía ser la de 
una república que había superado su pasado colonial” (Ponce 
de León y Correa, 2020, p. 14). Años después el Museo se 
instaló en Miraflores 50, con una exhibición organizada en 
cinco salas por períodos históricos: Colonia, Independencia, 
República y Guerra del Pacífico, dejando de lado los contenidos 
y colecciones arqueológicas (Ponce de León y Correa, 2020).

En 1982 el Museo se trasladó a su actual espacio, el antiguo 
edificio de la Real Audiencia. Este porta en sí mismo las capas 
y tramas que se comenzaron a tejer a partir de la llegada de 
los españoles a nuestro territorio. En 1609 la Real Audiencia 
se estableció en el lugar, y luego de dos construcciones 
destruidas por terremotos, se levantó el edificio actual en 
1808. Tras oficiar como el espacio de la institucionalidad que 
ejercía el poder, la justicia y el control administrativo durante 
la Colonia, dio paso a sucesivas instituciones republicanas, 
hasta transformarse en 1982 en el hogar del Museo Histórico 
Nacional. El “contenedor” determinó el encuadre del relato, que 

por muchos años definió los contenidos y su representación 
en el Museo organizados en torno a la Colonia y ciclos 
presidenciales republicanos, con una perspectiva cronológica, 
fechas, personajes y acontecimientos que reforzaban la 
“historia oficial”. 

Antigua sala “Los primeros habitantes de Chile”, MHN. 

Antigua sala “Descubrimiento y conquista”, MHN. 



20 21

A partir de 1990, con la vuelta a la democracia, el equipo 
del Museo comenzó a revisar su exhibición, mientras 
aumentaba la presión para que el guion modificara su relato 
homogeneizante. Ya no se reconocía ni validaba la voz 
única de un museo omnisciente y se comenzó a exigir la 
incorporación de otras historias y miradas, tales como la 
organización social, la democracia, el enfoque de género, el 
sujeto popular, la experiencia de las infancias, entre otros. 
Este desafío se concretó con la colaboración de historiadores 
e historiadoras que, desde distintas especialidades, abordaron 
las temáticas y enfoques, para actualizar los contenidos a la 
nueva realidad desde una mirada experta que pavimentó el 
camino para futuros trabajos. De esta manera, hacia el año 
2006 se inauguró una nueva muestra que, de alguna manera, 
se hacía cargo de estas deudas y que sigue hasta hoy, con 
intervenciones o actividades temporales que promueven el 
diálogo con la exhibición.

Sin embargo, consideramos que el punto de quiebre en el 
proceso de reflexión ocurrió hace aproximadamente diez años, 
cuando el Museo dio un giro hacia sus públicos (el actual y el 
potencial), socializando el diagnóstico de la muestra existente 
y sus objetivos, para transformarlos en un desafío compartido. 
Para ello convocó, mediante múltiples procesos, con mayor 
o menor participación, a miembros de diversas comunidades 
−escolar, académica, religiosa, política, sindical, empresarial, 
entre otros− con el objetivo de reflexionar respecto al guion y 
visualizar caminos para su renovación.  

Una nueva exhibición: en la búsqueda de sentido

La Subdirección Nacional de Museos (SNM) es una unidad 
técnica de carácter público, cuya misión es promover 
el desarrollo armónico y sostenido de las instituciones 
museales de Chile. Trabaja directamente con la red de 

Antigua sala “La sociedad colonial”, MHN. Sala “Del Frente Popular a la Unidad Popular”, luego de su renovación en 
2006, MHN. 



21

veinticuatro museos regionales y especializados del Servicio 
Nacional del Patrimonio Cultural, apoyando su gestión y 
buscando potenciar la identidad de cada uno de ellos, su 
inserción en sus respectivas comunidades y el trabajo con 
las colecciones patrimoniales. 

Desde hace veinte años la Subdirección lleva adelante 
el Plan de Mejoramiento Integral de Museos Estatales, 
con el objetivo de elevar los estándares museológicos y 
consolidar una plataforma adecuada para la gestión de las 
instituciones que forman parte de su red. Cada proyecto 
implica un trabajo radical en los inmuebles, restaurando o 
construyendo espacios que sean capaces de albergar todos 
los campos de la acción museal, como depósitos, salas de 
exhibición, laboratorios, oficinas administrativas, bibliotecas, 
espacios de mediación, entre otros, además de promover 
la profesionalización y fortalecimiento de los equipos de 
trabajo. A la fecha, se han renovado dieciocho museos en 
once regiones del país, a lo que se suma la creación del 
Museo Regional de Aysén, en Coyhaique.

Muestra permanente de Museo Regional de Aysén, Subdirección Nacional 
de Museos. 

Desde el Área de Exhibiciones de la SNM hemos podido 
experimentar cómo los museos y sus proyectos de renovación 
son capaces de promover transformaciones y contribuir a 
mejorar la calidad de vida de las personas. La construcción o 
remodelación de edificios genera cambios en el entorno social, 
dignificando y revitalizando barrios, generando empleos, 
reactivando el turismo y otras dinámicas sociales positivas. 
Una buena exposición, por su parte, es capaz de enriquecer 
la vida de quienes la visitan al ofrecer espacios para el 
descubrimiento, el desarrollo de capacidades, la entretención 
y la socialización. Aportan también a la diversificación de 
miradas y conexiones, pueden ser fuente de inspiración, de 
sentido de pertenencia y de comunidad, contribuyendo a 
mejorar incluso la salud mental de las personas.

Cada proyecto expositivo es un desafío intelectual y creativo 
único, que conlleva un trabajo riguroso y dedicado junto a 
los equipos de cada museo para identificar e investigar las 
colecciones (existentes y potenciales), elaborar el relato de 
la exhibición y buscar la mejor manera de representarlo 

Renovación museográfica de Museo Arqueológico de La Serena, 
Subdirección Nacional de Museos. 



22

en un espacio determinado. La diversidad de proyectos 
responde, en gran medida, a los distintos tipos de 
colecciones, como objetos arqueológicos, obras de arte, 
artesanías, mobiliarios, piezas etnográficas, fotografías, 
audiovisuales, entre otros, y a las características de la 
comunidad en la que está inserta.

Y si bien cada proyecto es único, lo que los une es el 
propósito de crear exhibiciones que sean capaces de transmitir 
mensajes y valores que le hagan sentido a quienes las visitan. 
La experiencia nos ha llevado a proponer principios que 
orientan nuestro trabajo y que representamos en forma de un 
decálogo. Así, buscamos que cada exposición sea: 

1. Significativa. Presenta contenidos relevantes para quienes 
la visitan y promueve la apropiación de sus valores.	

2. Simple. Los contenidos están presentados de forma clara y 
concisa, aunque se trate de temas complejos.

3. Crítica. Plantea preguntas, destruye mitos, propone nuevas 
visiones, motiva el aprendizaje e invita a la reflexión.

4. Entretenida. Es un espacio de educación no formal y una 
oportunidad para pasarlo bien. Los temas serios no tienen 
por qué abordarse de manera aburrida. 

5. Empática. Entiende y se hace cargo del lugar donde está, 
para que su propuesta haga sentido a su comunidad.

6. Actualizada. Utiliza información de fuentes confiables, con 
datos verídicos y vigentes.

7. Eficaz. Comunica los contenidos y valores que se propuso 
difundir.

8. Accesible. Identifica y atiende las necesidades de los 
distintos grupos etarios, haciéndose cargo también de la 
accesibilidad física, cognitiva y sensorial. 

9. Inspiradora. Ofrece perspectivas refrescantes y creativas 
que despiertan nuevos propósitos en sus comunidades. 

10. Resonante. La experiencia vivida trasciende el espacio 
físico y temporal de la muestra, dejando una huella 
memorable en las personas.

Pero ¿cómo llegar a hacer exhibiciones con estas 
características?, ¿cómo determinar los mensajes?, ¿cómo afinar 
el tono? ¿De qué manera se identifica o se decide a quiénes le 
estamos hablando, qué esperan de esta experiencia o cuáles 
son las razones por las que vienen o no al museo?

Los caminos para crear exposiciones pueden ser muchos 
y diversos. Como Área de Exhibiciones trabajamos en 
un itinerario en cuatro etapas: un primer momento de 
levantamiento de contexto y diagnóstico, donde los estudios 
y diálogo con las audiencias son clave. Una segunda etapa 
está dedicada a la definición del sentido de la exhibición, 
que llamamos Estrategia interpretativa, en donde se establece 
de qué se tratará la nueva muestra, sus mensajes centrales, 
objetivos, finalidad, público objetivo y recursos. Luego, la 
investigación se profundiza y se avanza en la creación del 
guion y diseño museográfico. Y, por último, la muestra se 
materializa con la construcción e instalación de los mobiliarios, 
colecciones, gráfica, entre otros, y la apertura al público. 

El trabajo de diagnóstico, de revisión de los estudios de 
visitantes y evaluación de la muestra existente es clave en 
todo proceso. Esto permite identificar quiénes van o no a 
un museo, sus interpretaciones y sus aproximaciones −o 



23

distancias− con los temas. Por esto, el camino iniciado 
en 2013 por el Museo Histórico Nacional, abriendo la 
discusión respecto a su exhibición permanente con diversas 
comunidades, apunta en la dirección correcta. Con esta 
acción, la institución deja de ser un espacio monolítico, para 
transformarse en uno colaborativo, permeable al análisis 
de, para y con las personas. Esta fue la llave que abrió la 
posibilidad de concebir una museografía que no solo fuera 
informativa, sino una capaz de aportar con herramientas para 
la construcción de una historia colectiva, en la que todos y 
todas somos parte.

Con este levantamiento se avanzó en las definiciones 
para la nueva muestra. Se propuso un relato que conjuga 
elementos cronológicos y temáticos en torno a ocho grandes 
preguntas que dan forma a “horizontes”. Si bien para el 
equipo curatorial la elección de este concepto se refiere a 
la idea de una "coherencia cultural" que permite caracterizar 
cambios y continuidades (Ponce de León y Correa, 2020, p. 
18), consideramos que la elección del concepto entrega una 
imagen de gran capacidad simbólica y poética que contribuye 
al desarrollo de su guion, de su museografía y de todos los 
elementos que la componen.

Según la Real Academia Española, la palabra “horizonte” 
se refiere al “Límite visual de la superficie terrestre, donde 
parecen juntarse el cielo y la tierra”; un “Lugar, [...] límite, 
frontera”, además de “Cada una de las capas que se diferencian 
en el perfil de un suelo y que son aproximadamente paralelas 
a la superficie del terreno”1.

Y es que la propuesta de nuevo guion incluye todo eso. Un 
viaje a momentos del pasado para ser testigos de encuentros 

entre tradiciones y continentes, entre personas, paisajes, 
etnias y modos de comprender el mundo. Con voces y objetos 
que se insertan en un espacio ajeno al de su propia historia, 
donde se vuelven a trazar los límites: nítidos y filosos como 
cuando miramos la cordillera recortada contra el cielo, borrosa 
y acuarelada como cuando no se distingue dónde termina el 
cielo y empieza el mar.

Es un relato de capas estratigráficas, donde las historias, las 
colecciones y protagonistas se superponen y mezclan luego 
de los avatares telúricos de la historia. Una narración que 
ocurre en un marco temporal y en un territorio, pero que al 
igual que el horizonte terrestre, a medida que se avanza a 
su encuentro, este se desplaza sin que logremos alcanzarlo 
jamás, reforzando el sentido de una historia en construcción, 
inacabada, donde cada uno tiene algo que aportar.

El guion organiza la historia de nuestro territorio −uno 
culturalmente construido− desde los primeros hallazgos 
de vida humana en nuestro país hasta hoy, relevando 
momentos de encuentros y desencuentros con un “otro”. Un 
otro español o indígena −invadido o invasor, conquistado o 
conquistador− en una primera etapa de nuestra historia, y 
nuevos y distintos “otros” encontrados en torno a fracturas 
políticas, sociales y educacionales. 

Se ha establecido también como principio de la nueva 
muestra −y siguiendo las tendencias de la disciplina histórica− 
establecer vínculos entre los grandes acontecimientos y 
la vida cotidiana. Y si bien con esto el problema pareciera 
estar resuelto, es solo el inicio del desafío, porque estas 
historias tienen que ser capaces de conectar con esas otras 
individualidades que habitan el presente y que visitarán la 

1- Real Academia Española y Asociación de Academias de la Lengua Española: Diccionario panhispánico de dudas (DPD) [en línea], https://www.rae.es/dpd, 2.ª 
edición (versión provisional). [Consulta: 16/07/2024].



24

exhibición, para componer una matriz social con sentido y 

que resuene en los diversos públicos.

Y es aquí donde la museografía, como experiencia 

multidimensional, cobra un rol determinante permitiendo 

materializar las decisiones curatoriales para que no se queden 

solo en intenciones, sino que permeen todos los aspectos de 

la muestra. Las propuestas de los tres primeros horizontes del 

proyecto museográfico del MHN dan cuenta de la manera 

en que el propósito de la nueva exhibición se concreta, 

con textos y títulos que buscan interpelar e identificarse 

con los protagonistas de otros tiempos (“Nos formamos en 

movimiento”, “El mundo es uno solo, pero nosotros no”); 

objetos arqueológicos dispuestos en una gran vitrina de tal 

manera que refuerzan las ideas de movimiento e intercambio 

entre los pueblos originarios; interactivos inspirados en el 
concepto de curiosidad que guía el segundo horizonte; 
recorridos que se estrechan y tensionan el encuentro, tomando 
otro de los conceptos guía definidos por la curaduría, entre 
muchos otros ejemplos.

Otra de las ideas fuerza que ha guiado la renovación 
museográfica es crear una narración polifónica de 
experiencias vitales y particulares del tiempo pasado. En 
esta línea el Museo ha desarrollado un ejercicio que nos 
parece sumamente interesante llamado Patrimonio a tres 
voces. Mediante una convocatoria abierta por redes sociales, 
además de invitaciones individuales, se solicita a las personas 
−hombres, mujeres, niños, niñas− que interpreten algunos 
de los objetos seleccionados por el equipo curatorial, 
representativos del horizonte.

 
Propuesta museográfica de Horizonte 1 “Pueblos en movimiento”, elaborada por  empresa museográfica Sumo, 2022.



25

Con esto, se ofrece de una manera concreta la oportunidad de 
que personas de cualquier esfera del conocimiento, actividad, 
credo, edad, condición social, entre otros, se acerquen desde 
su mirada particular a una colección que tradicionalmente 
solo podía ser leída o mediada por especialistas. El mensaje 
es profundo: todos y todas podemos interpretar los objetos, 
desafiando a los discursos hegemónicos y contribuyendo con 
el propósito principal de la exhibición, que busca relevar 
el aporte de las historias personales en la construcción de 
nuestro pasado y presente. 

Los resultados de este ejercicio pueden colaborar con la 
investigación de las colecciones, planteando interrogantes 
y aproximaciones novedosas que enriquecerán la 
documentación de las piezas. Por otro lado, la incorporación 
de las interpretaciones dentro de la misma museografía 

 
Propuesta museográfica de Horizonte 2 “El mundo es uno solo y diverso”, 
elaborada por empresa museográfica Sumo, 2021.

 

Propuesta museográfica de Horizonte 3 “Tierra de fronteras”, elaborada por empresa museográfica Sumo, 2022.



26

−como cédulas, textos asociados, interactivos u otros 
recursos− es también una posibilidad que la museografía 
aún puede explorar. No hay que olvidar que en una 
exhibición cada uno de sus elementos comunica, y que la 
incorporación de estas lecturas personales de los objetos 
puede transmitir de forma efectiva el mensaje de que 
todos y todas somos partícipes de la historia, con un relato 
construido de manera compartida, objetivo central del 
nuevo guion.

Hacia una historia compartida

A través de estos más de diez años de trabajo curatorial, el 
MHN ha planteado y desarrollado diversas aproximaciones 
hacia el trabajo de la nueva museografía: “museo mestizo”, 
“horizontes”, “patrimonio a tres voces”. En todas ellas está 
implícita la idea de que no existe una sola visión e interpretación 
de la historia, ni una sola forma de comunicarla.

 
Departamento de Educación, Mediación y Ciudadanía con niños y niñas, MHN. 



27

Bibliografía

Brochu, L. y Merriman, T. (2002). Personal interpretation, connecting your 
audience to heritage resources. InterpPress.

Carter, S., Gaskell, I., Schechner, S. y Thatcher, L. (2015). Tangible things, 
Making History through objects. Oxford University Press.

Csikszentmihalyi, M. y Rochberg-Halton, E. (1999). The meaning of things, 
Domestic symbols and the self. Cambridge University Press.

Falk, J. (2009). Identity and the museum visitor experience. Left Coast Press. 

Falk, J. y Dierking, L. D. (1992). The museum experience. Whalesback books. 

Fernández, G. (2021). El lenguaje museográfico. Lenguajemuseográfico.com

Hein, G. E. (2004). Learning in the museum. Routledge.

Hooper-Greenhill, E. (1998). Los museos y sus visitantes. Ediciones Trea.

Martínez, J. (2023). Relatos y cultura material: el guion de museo. En Pueblos 
en movimiento (pp. 13 - 21). Museo Histórico Nacional, Servicio 
Nacional del Patrimonio Cultural.

McLean, K. (1993). Planning for people in museum exhibitions. Association of 
Science-Technology Centers.

Pérez, E. (2000). Estudio de visitantes en museos, metodología y aplicaciones. 
Ediciones Trea, S. L.

Ponce de León, M. y Correa, M. (2020). Un lugar presente para el pasado. 
En El mundo es uno solo y diverso (pp. 13 - 21). Museo Histórico 
Nacional, Servicio Nacional del Patrimonio Cultural. 

Simon, N. (2021). The participatory museum. Museum 2.0. 

Estos nuevos enfoques complejizan la estructuración y el 
desarrollo de los relatos, con más énfasis en los procesos y 
sus distintos ángulos, haciendo visibles las múltiples capas que 
entrelazan el pasado y el presente. Los héroes se humanizan, 
los grandes acontecimientos se ponen en contexto y en relación 
con hechos menos conocidos o que pasaron desapercibidos 
para los curadores de ese momento. De esta manera, aparecen 
frente al obturador una inmensidad, hasta hace poco invisible, 
de hombres, mujeres, niños y niñas con sus múltiples maneras 
de vivir y comprender la vida, dando cuenta de la compleja 
trama de la sociedad. No es que necesariamente el mundo 
haya sido menos diverso o complejo años o siglos atrás, es la 
capacidad que tenemos como sociedad para darles un lugar, 
en este caso, en el museo.

De esta manera, se hace presente la historia y su coherencia 
cultural en los horizontes, pero también sus dicotomías y 
temas no resueltos representados en el mestizaje. Los relatos 
se superponen formando un entramado que incorpora no 
solo información, sino que las sensibilidades y contradicciones 
históricas y humanas encarnadas en las muchas voces de 
un objeto. Todo para acentuar el carácter polifónico de una 
exhibición que debe “cantar a voces” con la certeza de que 
finalmente, son las personas las que incorporan los últimos 
acordes del relato de acuerdo a sus propias vivencias, en una 
celebración de voces únicas y diversas que se entrelazan para 
crear en cada visita, armonías ricas y complejas.



28 2928



29

Manuel Correa Serrano, Leone Sallusti Palma, María Ignacia Parada 

Bórquez y Triana Sánchez Rubín

De imperios, pueblos y 
fronteras: La construcción de 
una sociedad híbrida en el Chile 
colonial (1598 - 1808)

CAPÍTULO II: 



30 31



30 31

En este capítulo se abordan los espacios e historias de los 
pueblos que habitaron el Reyno de Chile. Un territorio en 
definición, donde los diversos mecanismos con que las 
poblaciones indígena e hispana articularon su convivir 
fueron formando, poco a poco, una sociedad híbrida.

El relato se inicia con el parlamento de Quilín de 1641, 
instancia de diálogo entre el pueblo Mapuche y la Corona, 
que selló el primer acuerdo de paz entre ambos. A 
continuación, se adentra en el Reyno de Chile dentro del 
contexto imperial, y las diversas maneras y categorías en que 
la Corona se hizo presente y ejerció su poder en el territorio. 
También se profundiza en las historias de los pueblos que se 
emplazaron en los valles, cada uno con sus particularidades 
e identidades. Y luego la ciudad, desde sus celebraciones 
en el espacio público hasta la “frontera íntima” de las casas 
coloniales, donde lo público y lo privado se difuminan. La 
narración finaliza con la llegada de la carta que anuncia el 
apresamiento del rey Fernando VII, y con ella, los primeros 
aires de independencia. 

Así, y a través de las colecciones del MHN, este relato se 
pregunta sobre el vivir de quienes conformaron el Chile 
colonial. Sobre cómo ocuparon el territorio, y su día a día 
en un entorno local inserto en una lógica imperial muchas 
veces lejana. Ello, observando siempre aquellos momentos 
de intercambio y mestizaje que, de manera paulatina y con 
el pasar de los años, fueron dando forma al Chile de los 
siglos venideros. 

De imperios, pueblos y fronteras: La construcción de 
una sociedad híbrida en el Chile colonial (1598 - 1808)

About Empires, Peoples, and Borders: Construction 
of a Hybrid Society in Colonial Chile (1598 – 1808)

This chapter examines the spaces and histories of the 
peoples who inhabited the Reyno de Chile (Kingdom of 
Chile). It explores a territory that was slowly being defined, 
where various mechanisms allowed indigenous and Hispanic 
populations to coexist, gradually forming a hybrid society. 

The narrative begins with the Parlamento de Quilín in 1641, 
a dialogue between the Mapuche people and the Crown of 
Spain that established the first peace agreement between the 
two. It then investigates the Kingdom of Chile within a broader 
imperial context, discussing the various ways the Crown was 
present and exercised its authority over the territory. The 
chapter further explores the histories of the towns located 
across the region, each with its own characteristics and 
identities. The narrative also highlights the urban experience, 
from public celebrations to the “intimate borders” of colonial 
houses, where the public and private spheres often blurred. 
It concludes with the arrival of the letter announcing the 
imprisonment of King Ferdinand VII, signaling the initial 
stirrings of independence. 

Through the collections of the MHN, this narrative raises 
questions about the lives of those who formed colonial 
Chile. It examines how they inhabited the territory and their 
daily experiences within a local context often shaped by 
distant imperial logic. Throughout, it emphasizes moments 
of exchange and miscegenation that gradually contributed to 
the development of Chile in the centuries to come.



32 33

Acontecimiento de entrada: Parlamento de Quilín

Curalaba no terminó en Curalaba. Los ecos del levantamiento 
indígena que derrotó a las huestes españolas se sintieron 
desde 1598 hasta, al menos, 1602. Se acordaron las aguas del 
río Biobío como la frontera entre lo que se llamó −entre otros 
nombres− el Estado de Arauco y el Reyno de Chile. Cuarenta 
años después, sin embargo, esa línea imaginaria que los 
separaba ya no era solo un espacio de conflicto, sino también 
un punto de encuentro: hacia 1641, en las laderas del río 
Quillén, se llevaría a cabo el parlamento de Quilín, del que 
emanaría el primer tratado de paz acordado entre mapuche e 
hispanos, después de casi un siglo de lucha en Arauco.

Las crónicas españolas nos cuentan que, desde los montes, 
ciento cincuenta tokis mapuche y mil cuatrocientos guerreros 
desarmados se encontraron de frente a más de mil trescientos 
españoles, cada uno con su espada o su arcabuz. Tomaron 
asiento a los lados del río, y el toki Antegueno habló a ambos 
pueblos. Ofreció allí a los conquistadores una rama de canelo 
jaspeada en sangre de cordero, símbolo de paz, “con tanta 
confianza y familiaridad como si ayer no hubiéramos bañado 
los campos con su sangre, y ellos con la nuestra”, escribiría 
poco después el cronista Alonso de Ovalle (1646, p. 306).  
Vinieron entonces las celebraciones, que duraron un par de 
días; y la paz, solo unos pocos más.
 
Tierra de fronteras (1598 – 1808) es la tercera de ocho 
curadurías que componen el nuevo guion museográfico del 
Museo Histórico Nacional. Un recorrido por los espacios e 
historias de quienes habitaron los muy diversos espacios que 
componen el actual territorio chileno: lugares en proceso de 
definición por casi dos siglos que, entre la paz y la guerra, 
la palabra y la espada imprimieron un nuevo carácter a las 
relaciones entre los pueblos y el Imperio.

Dicen que Dios no la quiso
 por lo yerta y lo lejana,

 y la noche que es su aurora
y su grito en la venteada
 por el grito de su viento,
por su hierba arrodillada

 y porque la puebla un río
 de gentes aforesteradas.

Gabriela Mistral, Poema de Chile, 1967

Paz entre hispanos e indios en 1641 [fotografía]
Colección Biblioteca Nacional de Chile, Archivo Fotográfico Sala Medina
FB-0983



33

Ordenado a partir de sus fronteras, el recorrido parte con la 
más grande de todas: aquella de los imperios. A través de los 
océanos navegaron hombres y mujeres, niños y niñas, pero 
también cartas, pinturas, leyes e ideas, a la vez que conectaron 
a Chile, la colonia más lejana del Imperio español, con el resto 
del mundo. Luego, se continúa con las fronteras del propio 
territorio: los valles que, separados por cordones montañosos, 
dieron espacio a una infinidad de pueblos, culturas e historias; 
una infinidad de Chiles. Posteriormente, se adentra en las 
ciudades fundadas por las y los hispanos; y los caminos que 
las unieron, los terremotos que las destruyeron y los piratas 
que las saquearon. Para terminar, se aborda la frontera más 
íntima: el mundo urbano, desde sus calles, celebraciones y 
jerarquías, hasta los patios de sus casas coloniales. Espacios 
que, aunque muchas veces poco resueltos, hicieron de bisagra 
entre lo público y lo privado. 

Así, desde las grandes geografías a la intimidad de los 
hogares, los objetos que componen este horizonte buscan 
retratar una historia desde múltiples escalas, cruzada 
por las cronologías, los personajes y los eventos. Por las 
características de la colección, este es un relato territorial 
que termina en la naciente y transformada vida urbana de 
fines del siglo XVIII.

Un mundo entre imperios 

Para el siglo XVII, el territorio del Reyno de Chile –como se 
le denominaba entonces en los documentos oficiales– se 
extendía desde el despoblado de Atacama en el norte hasta 
la frontera del río Biobío por el sur. Hacia el este se extendía 
por toda la provincia del Cuyo, en lo que hoy es la pampa 
Argentina, y al oeste limitaba con el océano Pacífico. Sin 
embargo, debido a la ausencia de hitos que demarcaran el 
territorio, estos límites fueron siempre variables: su significado 

dependía de sus habitantes, pero también de aquello que 
representaba para el Imperio. 
 
Chile significó muchas cosas en tiempos coloniales. En lo 
político, por ejemplo, fue una gobernación dependiente del 
virreinato del Perú, cuyo gobernador representaba el poder 
del Rey. De la misma manera, acorde a la justicia hispana, 
Chile fue también un espacio jurisdiccional a cargo de una 
Real Audiencia, situada primero en Concepción hacia 1567, 
y luego en Santiago, donde desde 1808 ocupó el edificio en 
que hoy se encuentra nuestro Museo. Este máximo tribunal 
de justicia veló por el cumplimiento del derecho castellano, 
traído desde Europa, y del derecho indiano, su adaptación 
en América. Ello, aunque en la práctica la ley debió convivir 
con costumbres locales, como aquellas vinculadas a las 
cosmovisiones indígenas.

A su vez, en lo militar Chile fue también una Capitanía 
General: un territorio que se encontraba en constante estado 
de guerra, y por ello, a cargo de un capitán de tropa. Aunque 
eran considerados súbditos, el pueblo Mapuche tras la 
Frontera mantuvo su autonomía frente al proyecto colonial, 
y por ello, la administración hispana se mantuvo alerta de 
posibles levantamientos, promovió la conquista de sus tierras 
y las protegió de invasiones extranjeras.

La Corona tenía otra razón para establecer una Capitanía 
al sur del mundo. Al ser las últimas tierras del Imperio 
hispano, la importancia militar del territorio chileno radicaba 
también en la posesión del estrecho de Magallanes, ruta 
casi obligatoria para los barcos y galeones que comerciaban 
alrededor del mundo, y por lo mismo, muy codiciada 
por otros imperios. Así, en un mundo donde la lógica 
expansionista era parte sustancial del sistema político, no 
es de extrañar que Chile sirviera de Capitanía General, 



34 35

Chili et Patagonum regio (Chile y la región de la Patagonia)
Autoría desconocida
La Haya, 1597
Grabado sobre papel
11,5 x 18,5 cm 
Legado de Blanca de Toro Fierro, 2004
MHN 3-40356



34 35

aun cuando ello significara un costo más que un beneficio 
económico para el virreinato del Perú. 

Gobernación, Audiencia y Capitanía, estas tres formas de 
pensar Chile durante la Colonia están estrictamente ligadas a 
las dinámicas de un mundo imperial. Una escala global, que 
comunicaba directamente estas tierras al sur del mundo con la 
metrópoli, es decir, con el corazón del Imperio hispano. Esto, 
sin embargo, no significa que no hubiese también una cuarta 
forma de ver Chile que, aunque ligada a España, representaba 
al poder en su escala más local: el Cabildo. 

Con su origen en Europa, el Cabildo fue para las colonias 
americanas la institución en que los vecinos –hombres de 
ascendencia española, con casa en la ciudad– podían expresar 
sus opiniones y propuestas para afrontar asuntos civiles y 
militares. Contrario a las demás instituciones de gobierno, 
sus miembros no eran designados por la monarquía, sino 
elegidos entre sus pares, y aunque en la práctica no siempre 
fue así –pues la Corona, muchas veces, vendía a perpetuidad 
los cargos–, ello hacía de esta institución la representante de 
la voz de los vecinos (Barrientos Grandón, 2004). En parte 
por esto, las élites locales hicieron del Cabildo, un contrapeso 
local al poder político de la Corona.

Fundados entre 1541 y 1580, los cabildos de La Serena, Santiago, 
Concepción, Castro y Valdivia, entre otros, funcionaron como 
bisagra entre las ciudades y la Corona: impartían justicia en 
primera instancia, organizaban a las milicias para la defensa 
de la ciudad, y a través de él, quienes habitaban las colonias 
elevaban sus peticiones y opiniones a la monarquía. 

La Corona impuso su poder en América a través de distintas 
instituciones, algunas políticas y otras espirituales. El carácter 
sagrado del poder monárquico trajo junto al imperio de la ley, 

el de la palabra de Dios. Durante los siglos XVII y XVIII –e 
incluso hasta llegado el siglo XX– la Iglesia fue quizás el pilar 
más importante y poderoso en tierras chilenas. Sus conventos 
y capillas estuvieron a lo largo de todo el territorio, en lo urbano 
y lo rural, y desde ellos, religiosos y religiosas supervisaron el 
cumplimiento de las normas y tradiciones hispanas, al tiempo 
que evangelizaron en las tierras no dominadas. Ambas, tareas 
centrales para sustentar el poder del Imperio y su presencia 
en el territorio nacional.

En este sentido, las ciudades estaban delimitadas por las 
congregaciones y sus templos: en el caso de Santiago, por 
ejemplo, al norte estaba el Convento de Santo Domingo, al sur 
el Monasterio de las Agustinas, hacia el oriente el Convento 
de la Merced, y al poniente la Compañía de Jesús; y en la 
periferia, conventos como el de San Francisco, el Monasterio 
de Santa Clara y la Iglesia de Santa Ana. 

El que demarcaran la ciudad no era casualidad. En los límites, 
los colegios y monasterios podían llegar no solo a quienes 
habitaban lo urbano, sino también a aquellos que vivían en 
los alrededores rurales. De esta manera, apuntaban a más 
público; más feligreses y estudiantes, y con ello, cumplían aún 
más la misión encomendada. 

La baja densidad demográfica existente en todo el territorio se 
intensificaba todavía más en los entonces llamados “territorios 
vacíos”, descampados donde el poder de la Iglesia era menor, 
pero no inexistente. La dispersión propia de paisajes como 
el Desierto o la pampa, así como la geografía de tierras 
como aquellas que iban más allá del caudaloso río Maule, 
hicieron de la evangelización una tarea aún más compleja. 
Ante el diseminado patrón de asentamiento indígena, las 
congregaciones religiosas crearon distintos sistemas de 
evangelización y registro trashumante (Gutiérrez, 2007). El caso 



36

de Chiloé es un buen ejemplo de aquello: allí, franciscanos y 
jesuitas replicaron las embarcaciones locales, y utilizaron los 
canales como caminos de costa que les permitieron llevar la 
palabra de Dios a las distintas islas del archipiélago. 

Algo similar ocurrió, también, con la evangelización de las 
tierras más allá del río Biobío, frontera que obligó a la Iglesia 
a pensar en maneras distintas de dominación del mundo 
indígena. Hubo varias y muy distintas, pero de ellas quizás la 
más importante fue la “Guerra Defensiva”, una nueva forma 
de conquista territorial a través de la religión. Propuesta por 
el padre jesuita Luis de Valdivia, esta inusual forma de guerra 
buscó suspender la encomienda, los servicios personales 
de las y los indígenas, y la ofensiva militar más allá de la 
Frontera, para enfocar todos los esfuerzos europeos en la 
evangelización de sus habitantes. 

En un principio fue exitosa: los mismos escritos del sacerdote 
aseguran que hacia 1612 y tras la aceptación del proyecto por 
parte de la Corona, celebró junto a otros once misioneros 
el parlamento de Paicaví, instancia donde un grupo de tokis 
mapuche aceptaron las condiciones del plan defensivo (De 
Valdivia, 1615). Pero la palabra empeñada no fue duradera, y 
no solo debido a la rebeldía de las y los indígenas. 

Y es que para las y los españoles, la guerra tenía también 
un sentido económico: la posibilidad de tomar mano de 
obra esclava con la excusa legal de la sublevación de los 
pueblos. Así, la paz significaba también una crisis para 
el mundo hispano. Aunque muchas fuentes indican que 
nunca se logró detener del todo las excursiones españolas 
a tierra mapuche en busca de fuerza laboral, lo cierto es 
que la intención de una “guerra defensiva” se mantuvo, al 
menos, hasta 1626.

La evangelización, sin embargo, no apuntaba solo a las y los 
indígenas más allá de la Frontera. En las ciudades y poblados, 
la religiosidad colonial permeó en espacios muy diversos, 
como un recuerdo de la omnipresencia de Dios y también de 
la Iglesia. En un mundo predominantemente oral, el mensaje 
espiritual debió ser transmitido en una infinidad de formatos, 
como la prédica y el arte. La estética barroca que vino de 
Europa fue, en este sentido, muy efectiva. Caracterizada por su 
exageración y sobrecarga de estímulos, símbolos e imágenes, 
el barroco adornó los nacientes conventos e iglesias, y debido a 
su carácter evocativo y educativo, transmitió valores y temores 
cristianos. En América el barroco tomó nuevas formas. La 
inspiración local, la escasez de materiales y cierta licencia a 
raíz de la distancia, dieron origen al arte virreinal, reflejo de 
un intenso intercambio cultural (Valenzuela, 1995). 
 
Algo similar ocurrió también con la lengua hispana, impuesta 
a todo el Imperio junto a la religión. Mercedarios, dominicos, 
franciscanos, agustinos y jesuitas, junto a otras congregaciones 
religiosas, viajaron a Chile para educar a indígenas e hispanos 
en ambas materias. Pero como ocurrió con sus creencias y 
tradiciones, parte importante de la población indígena resistió 
para mantener sus lenguas, y el diálogo intercultural hizo del 
lenguaje un espacio rico en hibridaciones culturales. De este 
modo, muchas de sus palabras están presentes hasta hoy en 
el habla cotidiano. Usar la palabra “guagua” para referirnos a 
un bebé, por ejemplo, proviene del quechua; decir “pichintún” 
para hablar de aquello de lo que queda poco, de la lengua del 
pueblo Mapuche. Y de ambas lenguas heredamos el que hoy 
muchos y muchas llamen “michi” a sus gatos. 

Chile horizontal

Chile no siempre fue entendido como la larga y angosta franja 
que conocemos hoy. En primer lugar, porque durante años 



37

incluyó al Cuyo, un espacio enorme hoy perteneciente a 
Argentina. En segundo lugar, mirar Chile como una larga 
franja requiere de apreciar un mapamundi, y en estas 
tierras no había muchos. El territorio en cambio se imaginó 
y dibujó alrededor de los ríos, de forma horizontal, de 
cordillera a mar, y de mar a cordillera (Núñez, 2020). Entre 
los siglos XVII y XVIII cada uno de sus valles transversales 
era habitado por grupos distintos. En la puna de Atacama, 
por ejemplo, hombres y mujeres cruzaron las montañas 
con productos para comerciar, mientras en los valles del 
Aconcagua y el Maule, pueblos bailaban para alabar a la 
Virgen y los santos. Las haciendas llenaron la Zona Central, 
y hacia el sur, la frontera del Biobío permitió espacios de 
intercambio entre España y el pueblo Mapuche. 

A pesar del afán unificador del Imperio, el Chile colonial 
fue distinto en cada valle, ciudad y en la Frontera. Un 
caleidoscopio de experiencias que convivieron unas con 
otras, siempre arraigadas a lo local, y que muestra sus 
huellas incluso hasta hoy. Así lo explica la profesora Luz 
María Méndez a partir de las crónicas (2019):

[…] el valle de Atacama o Tacama con sus atacameños; 
el de Copiapó con los copiapoes, los valles de Huasco y 
Coquimbo con los diaguitas y coquimbanos; […] el valle 
del Aconcagua era conocido también con el nombre 
especial de Chile, y sus habitantes los chilenos; y el del 
Mapocho habitado por los mapochoes […] más al sur, 
los ‘indios de guerra’ y dentro de ellos los araucanos, 
en la costa de la actual región de Arauco; además, los 
tucapeles, purenes, elicuras, manquehuanos, boroanos 
y otros […] los de la pampa son los puelches, los huilliches 
del río Toltén al sur y los chiquillanes en el siglo XVIII. 
(pp. 207-208)

Virgen de Aranzazú con donantes
Autoría desconocida
Perú, segunda mitad siglo XVIII
Óleo sobre madera
57 x 39 cm
MHN 3-108



38

The Figure of a Camel-Sheep, with a Chilese and his Wife (La figura de un camello oveja con un chileno y su esposa)
Autoría desconocida
Inglaterra, 1704
Grabado sobre papel 
12,5 x 22,5 cm
Donación Compañía Sudamericana de Vapores, 1988
MHN 3-2722



39

Como un camino que va de norte a sur, y a partir de las 
colecciones del Museo, las siguientes páginas recorren el 
territorio y cuentan historias de algunos de estos valles, y de 
los hombres, mujeres, niños y niñas que los habitaron.
	
Comenzando en el norte, primero encontraremos la Puna, en 
las alturas de los Andes. Allí, y como lo habían hecho siempre, 
los pueblos viajaron de un lado al otro de la Cordillera y sobre 
camélidos sudamericanos, trasladaron parte importante de la 
cultura andina. Pronto, a ellos se sumaron viajeros y viajeras, 
que durante la Colonia usaron esas mismas rutas para quebrar 
el monopolio y comerciar fuera de la Capitanía chilena y del 
virreinato del Perú. 
 
La Puna, en su inmensidad lejana a la administración imperial, 
fue también una ruta de escape (Núñez, Sánchez y Arenas, 
2013). Por ella, indígenas, esclavos y esclavas huyeron de las 
duras condiciones del trabajo forzado en minas como Potosí. 
Se les llamó forasteros y forasteras, y recorrieron las alturas en 
busca de nuevos lugares donde asentarse, y con ello, de una 
nueva vida en libertad.   

Más al sur, podemos detenernos en valles como el del 
Aconcagua y el Maule. Cuencas donde, a pesar de los 
intentos de la Iglesia y la Corona, tradiciones culturales 
de raíz indígena se entremezclaron con el catolicismo, 
y dieron origen a prácticas que perduran muchas veces 
hasta el presente. En el valle del Aconcagua, por ejemplo, 
la música de flautas y tambores hace danzar hasta hoy a 
hombres, mujeres, niños y niñas, que honran a la Virgen 
y los santos con sus bailes chinos. Celebración a la que 
año a año acuden cientos de personas, y que en 2014 fue 
reconocida como Patrimonio Cultural Inmaterial de la 
Humanidad por la Unesco. 
 

Algo parecido ocurre también con la Fiesta de los Negros 
de Lora, en el valle del Maule. Con raíces en las formas 
rituales de los pueblos indígenas asentados alrededor del río 
Mataquito, en ella se celebra a la Virgen del Rosario. Con 
música y danzas, las y los habitantes de Lora veneran la figura 
de la Virgen, que según cuentan las historias, fue devuelta en 
una primera procesión por un grupo de indígenas a las y los 
españoles hacia 1600.

El valle del Mapocho, al norte, fue el centro de lo que la 
Corona proyectó como Chile. Aunque su relevancia política 
fue disputada en varias ocasiones por Concepción o La Serena, 
lo cierto es que en ninguna otra parte del territorio el Imperio 

Traje de encuerado o compadrito
Baile de los Negros del Lora

Chile, 2011
Cuero, papel y madera

128 x 84 x 30 cm 
Donación de Juan Pablo Núñez 

Maldonado, 2021
MHN 3-25911



40

tuvo tanto poder como entre los ríos Mapocho y Maipo, aun 
cuando la población española era inferior en número a la 
indígena, la mestiza y la afrodescendiente.

En Santiago se instalaron las grandes instituciones, aquellas 
que mencionamos al principio. La Iglesia, el Cabildo y la Real 
Audiencia rodearon la Plaza de Armas con sus edificios que, 
coronados con campanas, marcaron el paso del tiempo a 
sus habitantes. Estas también sonaban para celebraciones o 
emergencias; y deben de haber sonado, por ejemplo, cuando 
el 13 mayo de 1647, uno de los terremotos más recordados de 
la historia de Chile destruyó la ciudad. Fue tan fuerte, que las 
crónicas cuentan que “un desesperado coro de lamentos, de 
súplicas formado por voces discordantes de hombres, mujeres 
i niños, se levantaban hacia el cielo”, y que los daños fueron 
tantos que se pensó en reconstruir la ciudad en otro sitio 
(Amunátegui, 1882, p. 312).

Más allá de aquello, lo cierto es que al menos nueve 
terremotos azotaron el Chile colonial, y costaron la vida de 
más de cuatro mil personas. De ellos, muchas veces, nacieron 
mitos y supersticiones, como aquella del Cristo de Mayo. 
Esa misma noche de mayo de 1647, cuando todo Santiago 
estaba en ruinas, las crónicas cuentan que solo una pared 
quedó en pie: la de la Iglesia de San Agustín, donde colgaba 
la figura del Cristo de Mayo. Esta no sufrió daños, salvo la 
corona de espinas que había descendido de su cabeza al 
cuello. Intentaron volverla a su lugar, una, dos o tres veces, 
pero cada vez que lo hacían, la tierra volvía a moverse, y 
la corona caía otra vez. Desde entonces, el Cristo de Mayo 
es conocido también como “El señor de los Temblores”, y 
todos los 13 de mayo se le saca en procesión por las calles 
del centro de Santiago, para evitar otro terremoto como el de 
aquella época. 

Cristo de Mayo
Autoría desconocida 
Chile, siglo XVIII
Madera tallada y policromada 
44,6 x 29,5 x 1,7 cm 
Adquisición, 2015
MHN 3-42207



41

Esta tradición no se ha realizado tan solo en cinco ocasiones 
desde el siglo XVII: en 1959, en 1984, en 2009, y durante la 
pandemia del COVID-19, en 2020 y 2021, y casualidad o no, 
en cada ocasión –al menos hasta 2009– un gran terremoto ha 
ocurrido meses después.
 
Aunque Santiago concentrara el poder político, el espacio 
protagónico de la vida social colonial fue la hacienda. Esta 
propiedad agrícola caracterizada por ser una unidad económica, 
social y cultural autosuficiente se consolidó durante los siglos 
XVII y XVIII –e incluso en los que siguieron– como el espacio 
más extendido de socialización entre habitantes, así como el 
gran productor de materias primas.

En los valles centrales hubo muchas de ellas. Solo entre 
Santiago y Concepción existieron alrededor de quinientas, 
cada una de 1800 hectáreas en promedio (Collier y Sater, 
2016). Allí se criaron aves y ganado, se explotaban minas y 
canteras, se sembró trigo y se exportó sebo. También fue donde 
transcurría la vida cotidiana en un Chile que, para entonces, 
era profundamente rural. La gran mayoría de la población 
vivía o trabajaba en las haciendas: allí estaba el patrón, quien 
comandaba la estancia, y toda su familia, así como también 
indígenas, mestizos, mestizas, esclavos y esclavas. 

Durante la Colonia, la hacienda experimentó cambios 
estructurales que le dieron un carácter particular, 
perdurable hasta entrado el siglo XX. La alta mortalidad de 
indígenas encomendados aumentó la compra de esclavos 
afrodescendientes e indígenas durante el siglo XVII. Sin 
embargo, cien años después, los peones, en su mayoría 
mestizos, fueron la principal mano de obra. Libres por 
ley, aunque rara vez remunerados, el propio ritmo de la 
producción agrícola los llevó de hacienda en hacienda en 
busca de trabajo.

Gran parte de la producción de las haciendas se comerciaba 
con la metrópoli. Para ello, era enviada a Valparaíso, puerto 
desde donde salía al mar. En parte por lo mismo, es que la larga 
costa de Chile fue objeto de múltiples asaltos. Barcos, puertos 
y ciudades costeras fueron atacados por piratas y corsarios, 
estos últimos muchas veces financiados por enemigos de la 
Corona. El ya mencionado puerto de Valparaíso, por ejemplo, 
ardió a manos de Francis Drake en 1578. Meses después, el 
mismo corsario intentó asaltar La Serena, aunque fue resistido 
por sus vecinos y vecinas. 

A pesar de ello, el contacto de quienes vivían en Chile con 
europeos que no provenían de España dio pie a un fluido 
contrabando, que en ocasiones abarató los costos de vida y 
permitió mayor acceso a bienes controlados por el monopolio 
real, como armas y bebidas alcohólicas.

El río Biobío fue uno de los espacios más relevantes en la 
historia colonial chilena. Aquella frontera que, desde el siglo 
XVI, dividió el territorio en dos. Y es que a pesar de que 
la guerra nunca se detuvo, el establecimiento del río como 
límite tras la victoria mapuche en Curalaba permitió nuevos 
espacios de intercambio y convivencia. A ello ayudaron 
también los parlamentos que, aunque desarrollados desde 
antes de dicho hito, hacia inicios del siglo XVII comenzaron 
a ofrecer resultados.

En los parlamentos se trataron los problemas surgidos de 
la convivencia fronteriza. En ellos, españoles y el pueblo 
Mapuche, reunidos alrededor de la Frontera, discutieron, 
llegaron a acuerdos e intercambiaron regalos, como mantas 
o makuñ, vinos, carnes y monedas. La entrega de dones fue 
adornada por ritos y ceremonias que destacaron la sacralidad 
de los acuerdos. Sabemos poco de lo que realmente 
sucedió en ellos; nuestras únicas fuentes escritas son las 



42

Cartas parlamento de Negrete
Autoría desconocida 
Chile, 1802/1803
Papel encuadernado y manuscrito
31,5 x 21,5 cm 
Adquisición, 2023 
MHN 3-43527

“[…] ha tenido a bien comisionarme para presidir el 
Parlamento general con los Indios de los Butalmapu de esta 
Frontera que ha de celebrarse este verano […]”, reza este 
documento que trata de los preparativos del parlamento de 
Negrete, celebrado entre hispanos e indígenas hacia inicios 
del siglo XIX.



43

crónicas y documentos españoles, como, por ejemplo, la 
correspondencia de los preparativos y conclusiones del 
parlamento de Negrete de 1803.

Así y todo, la realización de parlamentos no significó 
acuerdos permanentes (Méndez Beltrán, 2019). Muy por el 
contrario, lo pactado fue reiteradamente infringido, tanto por 
los grupos indígenas como por los hispano-criollos. Hacia 
mediados del siglo XVII, en las fronteras aumentaron las 
incursiones a tierras enemigas. En los malones, hombres 
y mujeres del pueblo Mapuche destruyeron asentamientos, 
robaron armas y ganado, y raptaron mujeres. Lo mismo 
hicieron los españoles en las malocas, instancias en las 
que secuestraron niñas y niños indígenas para venderlos 
como esclavos. Esto último, no deja de ser importante, 
pues aunque el sometimiento indígena generó debates 
morales, la esclavitud de quienes eran considerados por 
España como “indios rebeldes” fue legalizada dos veces 
en el Chile colonial. Primero entre 1608 y 1612, y luego en 
1626, tras el fracaso de la Guerra Defensiva.

Las tensiones alrededor del rapto de mujeres marcaron 
el conflicto entre los bandos, y alentaron los llamados 
levantamientos de las tierras. Bajo el mando del toki 
Curiñancu, en 1766, mapuche rebeldes atacaron tres 
poblados fundados poco antes, y las batallas se sucedieron 
por más de diez años.

En contraste con las políticas de paz que llegaban de Europa, 
la élite hispano-criolla incitaba la guerra, pues a través de 
ella podían asentar el poder local (Méndez Beltrán, 2019). 
Esta situación de conflicto era relatada en muchas crónicas y 
cartas que llegaban a España hablando de los horrores de la 
vida en la Frontera y la violencia Mapuche –omitiendo, con 
ello, la violencia propia de los criollos–. En parte por esto, 

hacia 1603 la Corona autorizó el Real Situado: una subvención 
económica que, aunque de forma interrumpida, financió un 
ejército permanente que resguardase la Frontera. 

Pero más allá de la guerra o la paz, de las batallas o los 
parlamentos, la Frontera fue sobre todo un punto de 
encuentro. Una línea permeable que, aunque muchas veces 
remarcaba las diferencias, demostró su hibridación, no carente 
de conflictos. Quizás el ejemplo más claro de ello es aquel 
que nos entregan algunas monedas conservadas por nuestro 
Museo: las macuquinas. De fabricación manual y aspecto 
irregular, fueron monedas ampliamente difundidas en las 
colonias, pues se fabricaban en América. Circularon en las 

Moneda macuquina dos reales
Real Casa de Moneda de Potosí

Potosí, 1687
Plata acuñada

27,9 mm alto
29,7 mm ancho

MHN 3-13927

Moneda macuquina ocho reales
Real Casa de Moneda de Potosí
Potosí, 1730
Plata acuñada
33,6 mm de diámetro
MHN 3-13944



44

ciudades, y también en la Frontera, donde no siempre fueron 
usadas solo como medio de cambio. 

Tal como se puede observar en piezas como los trarilonkos, 
las macuquinas fueron martilladas y fundidas para dar forma 
a distintas joyas y adornos. Y ello, a su vez, contribuyó 
muchas veces a la escasez de monedas en la Frontera. Para el 
pueblo Mapuche la plata, lieg en mapudungun, se relaciona 
a lo femenino y la luna. Por ello, mujeres y niñas la exhibían 
en sus cabezas y torsos, mientras los caballos la llevaban en 
frenas y estribos (Painecura Antinao, 2011). 
 
Frontera adentro, la convivencia varió. Tras el levantamiento de 
1598, ciudades como Villarrica u Osorno fueron destruidas 
y abandonadas. La ausencia del control imperial dio a los 
pueblos al sur una mayor libertad, y les permitió mantener 
varios de sus ritos y costumbres, aun tras la refundación de 
Valdivia en 1650.

Más al sur, una parte importante de las y los españoles que 
huyeron de las ciudades devastadas llegaron a las costas 
del hoy llamado archipiélago de Chiloé. Tierra de chonos 
y huilliche, al poco tiempo la Iglesia envió misioneros 
a construir capillas y templos –muchas hoy Patrimonio 
Mundial de la Unesco–, y con ello, a navegar de isla en isla 
para evangelizar a sus habitantes (Gutierrez, 2007).

Al sur, el cotizado Estrecho que unía los océanos Pacífico 
y Atlántico, se mantuvo como una de las principales 
preocupaciones imperiales. Allí, pueblos como el Selk’nam y 
el Yagán convivieron de forma intermitente con navegantes 
holandeses, franceses e ingleses. Intercambiaron alimentos 
y materias primas, lo que se puede observar en diversos 
objetos, rastro de una interacción pocas veces trabajada por 
la historiografía. Pese a que fue elaborado a inicios del siglo 

XX, este proyectil es ejemplo de ello. Su punta de vidrio, 
material procedente de Europa, nos permite observar el 
intercambio material y cultural que existió muchas veces 
entre navegantes y los pueblos en el Sur Austral.
 
Así, desde la Puna al estrecho de Magallanes, los distintos 
pueblos y culturas que habitaban y habitan hoy el territorio 
chileno nunca estuvieron aislados, sino que en constante 
contacto. Ya fuese entre ellos, con los poblados hispano-
criollos, e incluso con navegantes de otras latitudes de 
Europa, durante los siglos XVII y XVIII Chile fue, sin duda, 
un territorio en que las fronteras naturales –valles, ríos y 
montañas–, se hicieron cada vez más permeables. 

La Frontera íntima

Los intereses monárquicos por mejorar la administración de 
las colonias se tradujeron en medidas que buscaron quebrar 
la diversidad de expresiones culturales, la desconexión 
comunicacional entre las gobernaciones y al interior de las 
mismas, y el patrón de asentamiento al suroeste del Imperio. 
Ello, se tradujo en el fortalecimiento de los paisajes urbanos 
entre el siglo XVII y XVIII (Lorenzo, 2014). Y es que aunque el 
Chile colonial fue rural y disperso en el territorio –un inexacto 
primer censo realizado en 1778, por ejemplo, arrojó que de 
las casi 200.000 personas que habitaban el valle central solo 
18.000 vivía en Santiago (Araya, 2010)–, la llegada en 1700 de 
la dinastía de los Borbones al trono, profundizó la política de 
fundación de ciudades. Solo en Chile, desde 1750, se fundaron 
y refundaron más de cien.

En este mismo esfuerzo, como forma de unir las ciudades y 
poblados, así como también en un interés por romper con 
la lógica horizontal del espacio, se construyeron caminos 
terrestres. Para ello, se aprovecharon las huellas de los caminos 



45

precolombinos, y se articuló el territorio conectando Santiago al 
puerto de Valparaíso, y la Frontera en el Biobío. Fue un proceso 
largo y a pulso: había caminos de distintos tipos, algunos de 
mayor presupuesto e importancia para la Corona, y otros para 
uso vecinal. Andar por ellos era lento y muy riesgoso. Hacia 
1600, por ejemplo, viajar de Santiago a Valparaíso tomaba dos 
o tres días, y muchas crónicas indican que cobraba tantas vidas 
como la guerra (Sanhueza Benavente, 2018). 

Caminos y ciudades fueron utilizados por la Corona como 
estrategia para mejorar el control de las administraciones y 
poblaciones locales; a través de ellos se buscó extender el poder 
colonial a territorios hasta ese momento marginados, y con 
esto, proyectar sobre las colonias su diseño de orden social. 
Quizás por lo mismo, en las ciudades es donde mejor podemos 
reconocer aquella jerarquía que clasificó a las y los habitantes de 
América según su fenotipo: españoles y españolas peninsulares 
o criollos, indígenas de distintos pueblos, y hombres y mujeres 
afrodescendientes. También mestizos y mestizas, nacidos del 
contacto existente entre estos distintos grupos (Contreras, 2016). 

Pero a pesar de la escasa movilidad social de este orden 
jerárquico, existió más contacto entre estos estamentos de lo 
que muchas veces se piensa. No fue lo común, es cierto, pero 
hubo excepciones, como las festividades públicas y religiosas 
(Valenzuela, 2001).

En una sociedad regida por una monarquía cuyo Rey se 
encontraba a un océano de distancia, y su representante 
en América, en el Perú, fue la Iglesia aquella que 
otorgó una identidad simbólico-espacial al territorio 
chileno. A través de su estética barroca, caracterizada 
por la exageración y sobrecarga de estímulos, símbolos 
e imágenes, las celebraciones públicas se establecieron 
como la principal herramienta de educación y evocación 
de lo católico y lo monárquico. En estas dinámicas 
fueron clave conductas no verbales frente a símbolos 
determinados, como el inclinar la cabeza en reverencia 
frente al retrato del Rey o de un Santo, o izar una bandera 
con el escudo del Imperio.

Proyectil
Pueblo Selk’nam

Zona Austral, inicios siglo XX
Madera y vidrio tallado 

77,7 x 3,8 x 0,8 cm 
Colección Museo Nacional de Historia Natural

Expedición Martín Gusinde, 1919
MNHN 4344



46

Adornadas con ostentosos fuegos de artificio y música, las 
ceremonias y fiestas dieron forma a un calendario público. 
Las festividades religiosas, como el Corpus Christi o la 
Semana Santa, por ejemplo, evocaban la pasión católica, 
mientras las Juras Reales reafirmaron la fidelidad a un Rey 
solo conocido a través de pinturas. Más allá de la variedad 
étnica y las diferencias jerárquicas que la caracterizaban, 
desde quienes pertenecían a las esferas más elevadas de las 
élites, hasta los más pobres de la población esclava, todos se 
reunían al alero del miedo al pecado y las ansias de perdón  
(Valenzuela, 2001). Las fiestas dibujaron y desdibujaron las 
jerarquías étnicas en las ciudades. Mientras la procesión 
separó en orden de aparición a las castas, el carnaval por 
breves instantes las invertía.
 
En este contexto destacaron también las cofradías. Actores 
centrales de toda fiesta religiosa, fueron asociaciones de 
fieles católicos reunidos en torno a la Virgen o un Santo 
Patrono. En su origen medieval, estas se organizaban desde 
los gremios de artesanos, divididos según labor, pero en 
el Chile colonial aquello mutó a agrupaciones estructuradas 
según etnias y oficios.
 
Pese a que esto reforzaba las diferencias sociales, las cofradías 
fueron también un espacio de comunidad y pertenencia, en 
especial para aquellos grupos desarticulados o marginados, 
como indígenas, mestizos y afrodescendientes. Según relata el 
jesuita Alonso de Ovalle en su Histórica Relación (1646), se les 
permitía a cofradías indígenas incorporar en sus procesiones 
imágenes, bailes y símbolos de sus culturas de origen:

Al mismo tiempo salen otras dos procesiones allí […] de Indios 
de los conventos de S. Francisco, y de nuestra Señora de la 
Merced, y otra de morenos del convento de santo Domingo, y 
todas con muy grande aparato de luces, insignias, pendones, 

Cruz procesional
Autoría desconocida 
Chile, siglo XVIII
Plata laminada, repujada, burilada y cincelada
Cruz: 179 x 23,5 x 14 cm
Base: 23,5 x 14 cm
Perteneció a la Iglesia de San Francisco en Santiago 
Adquisición, 1947
MHN 3-1094



47

danzas, música, caxas, y clarines, que hazen aquella 
mañana muy alegre […]. (p. 167)

Así como las celebraciones, los conventos fueron también, de 
una u otra manera, espejos de la sociedad colonial. En sus 
espacios comunes, y bajo una importante jerarquía interna, se 
reunieron los distintos estamentos, aunque no como iguales. 

Allí, religiosas y religiosos rezaron e incluso celebraron 
festividades católicas con laicos y otros eclesiásticos. Pero en 
aquel intercambio, se entrelazaron también conocimientos 
y tradiciones (Millar y Duhart, 2015). Las cerámicas de las 
monjas de Santa Clara son un buen ejemplo de ello: famosas 
por su perfume, son el resultado de la fusión de técnicas de 
religiosas hispanas y saberes indígenas sobre la arcilla local.
Los religiosos fueron, asimismo, los primeros educadores 
hispanos en tierras chilenas. Y es que con la cruz vino 
también la enseñanza como la conocemos hoy, y los primeros 
establecimientos nacieron al alero de congregaciones 
religiosas. La Orden de Santo Domingo, por ejemplo, 
estableció la primera cátedra hacia 1591, sin bibliotecas ni 
grandes salones. Casi tres décadas más tarde, esta institución 
otorgó los primeros grados académicos, aunque solo 
a hombres de élite, y de sus aulas salieron los primeros 
licenciados y doctores criollos.  

Por otro lado, y tras establecerse en Chile en 1593, la 
Compañía de Jesús contó con un importante prestigio moral 
e intelectual, y se transformó con los años en una de las 
instituciones más influyentes de la época. Formó a destacados 
intelectuales, como Juan Ignacio Molina –conocido como el 
abate Molina–, y fue la primera en enseñar bajo un currículo. 
Esta labor educativa se acabó recién en 1767, cuando su 
fidelidad al Papa por sobre el Rey les valió la expulsión de 
tierras hispanas por más de siete décadas. 

A ambas congregaciones se sumó, también, la sociedad 

criolla. Bajo el mismo espíritu, pero desde una visión laica, 

esta fundó en 1738 la Real Universidad de San Felipe, 

institución que marcó el panorama educacional chileno hacia 

finales de siglo.

Pero el contacto entre estamentos iba incluso más allá. Así 

como en las celebraciones y conventos, las casas coloniales –

aquellas de la élite– fueron también un espacio de intercambio 

entre los distintos grupos sociales. Y es que contrario a la 

mayoría de las y los habitantes, quienes vivían hacinados 

en ranchos o precarias construcciones en la periferia de las 

ciudades, los grandes hogares de la élite fueron un lugar 

de encuentro; un reflejo de la difuminada frontera entre lo 

público y lo privado, que marcó el Chile de la Colonia.

Llamador
Autoría desconocida 

Chile, siglo XVIII
Cobre fundido 

34,5 x 22 x 2 cm 
Adquisición, 1914

MHN 3-29797



48

Tertulia colonial
Pedro Subercaseaux 
Chile, ca. 1915
Dibujo a tinta sobre papel 
24 x 26 cm
Donación Marjorie Rodríguez, 1988
MHN 3-1746



49

Divididas en tres patios, contaron con espacios públicos, 
abiertos al exterior, y otros privados, hacia el interior (Salinas, 
2015). Comenzaban en la fachada, que más que una barrera que 
separaba la intimidad del hogar y el ruido de la calle, fueron 
fronteras permeables, con elementos más funcionales que 
decorativos. Los pilares de esquina, por ejemplo, asumieron 
un sentido comercial, pues permitían ocupar dichos espacios 
para la venta de productos. Las ventanas, rara vez con vidrios 
y reforzadas con rejas de hierro forjado, dieron luz al interior 
y lo protegieron de los peligros del exterior.
 
Tras puertas muchas veces coronadas por símbolos, se 
entraba al primer patio, dedicado al comercio. Decorado, 
en general, con naranjos y pilares, era el lugar de mayor 
movimiento en toda la casa, y pertenecía tanto al espacio 
público como al privado. En él entraban caballos, carretas, 
carruajes y peatones a comprar productos cosechados en los 
campos. Por lo mismo es que, a un costado, se encontraba el 
despacho, donde el dueño del hogar trabajaba en las cuentas, 
guardaba el dinero de las transacciones, y hacía recibos y 
otras anotaciones. 

Alrededor del segundo patio se vivía la vida familiar. Allí se 
encontraban los dormitorios, la cocina y el comedor, espacios 
donde transcurría la rutina diaria de quienes habitaban la casa. 
A pesar de ser el espacio íntimo del núcleo familiar, alrededor 
de este patio se encontraba también el salón. Lugar de tertulias 
y saraos, en él, las y los asistentes compartían mates, jugaban 
naipes y escuchaban música, mientras sirvientes, esclavas y 
esclavos servían dulces y bebidas, y mantenían los braseros 
calientes. Con el pasar de los años, hacia el siglo XVIII, el 
salón acogió también reuniones que, muchas veces secretas, 
fueron organizadas por mujeres de élite para compartir ideas 
diversas que circulaban por el mundo.

En el tercer patio se desarrollaban las labores domésticas. 
Allí, con el fogón siempre encendido, indígenas, mestizos, 
mestizas y afrodescendientes cuidaron animales, cultivaron el 
huerto, elaboraron longanizas y chicha, y en piedras, molieron 
el maíz para hacer humitas. Sin embargo, estas tareas no se 
hacían en las mismas condiciones; mientras algunos eran 
sirvientes, otros estaban en condición de esclavos (Salinas, 
2015). La mayoría de la población afrodescendiente, que hacia 
1778 representaba un 12% del total de habitantes de Chile, fue 
esclavizada (Watson, 2023). También hubo quienes, tras años 
de trabajo, obtuvieron su libertad, y se dedicaron a oficios 
como la platería o la zapatería.
 

Piedra de moler
Autoría desconocida
Chile, siglos XVIII-XIX

Piedra tallada
46 x 25 x 6 cm

Adquisición, 1925
MHN 3-30124



50

Acontecimiento de salida: La carta, agosto de 1808

En uno de los tantos salones de dichas casas coloniales, en 
escritorios y bargueños, los hispano-criollos escribieron cartas. 
Misivas enviadas a Europa a través de un sistema de correos 
que, a pesar de su rudimentario funcionamiento, sostuvo la 
comunicación entre la monarquía y sus colonias. En el siglo 
XVII, una carta destinada a Europa debía cruzar la Cordillera 
a lomo de mula, y luego el Atlántico desde Buenos Aires, 
tardando dos años en llegar a destino. Sin embargo, tras la 
creación del Correo Mayor de Indias en 1764, demoró solo 
dos meses (Araneda Riquelme, 2020).

La red de correos conectó a Chile con el resto del mundo. Por 
ella, viajaron leyes, afectos e ideas que, hacia finales del siglo 

Escritorio (Bargueño)
Autoría desconocida 

España, siglos XVI/XVII
Madera ensamblada y hierro 

84 x 38 x 47 cm
Donación Joaquín Figueroa Larraín, ca. 1911

MHN 3-1210

XVIII, contaron a las colonias sobre libertad y revoluciones. Fue 
a través de esta red que, en agosto de 1808, llegó a Chile una 
carta, que enviada desde España dos meses antes, anunciaba 
que el rey Carlos IV dejaba la Corona para dársela a su hijo 
Fernando. Pero otro mensaje venía también en el correo: 
Napoleón Bonaparte se dirigía a la corte para usurpar el trono. 
La incertidumbre sobre el devenir del Imperio duró un mes. 
En septiembre, una nueva carta contaba el encarcelamiento 
de Fernando VII, y exigía lealtad a José Bonaparte, hermano 
de Napoleón. 

El Rey ya no era más el rey ¿A quién debían entonces lealtad 
las y los habitantes de Chile?



51

Bibliografía

Amunátegui, M. L. (1882). El terremoto del 13 de mayo de 1647. Rafael Jover 
Editor.

Araneda Riquelme, J. (2020). Un gobierno de papel. El correo y sus rutas de 
comunicación en tiempos de la reforma imperial en Chile (1764-
1796). Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, ediciones 
Biblioteca Nacional.

Araya, A. (2010). Registrar a la plebe o el color de las castas: 'calidad', 'clase' 
y 'casta' en la Matrícula de Alday (Chile, siglo XVIII). En A. Araya y 
J. Valenzuela, América colonial. Denominaciones, clasificaciones e 
identidades (pp. 331-362). Ril editores.

Barrientos Grandón, J. (2004). El gobierno de las Indias. Marcial Pons.
Collier, S., y Sater, W. (2016). Historia de Chile, 1808 - 1994. Cambridge 

University Press.
Contreras, M. T. (2016). Migración forzada y comercio de esclavos en el Reino 

de Chile. En J. Valenzuela, América en diásporas. Esclavitudes y 
migraciones forzadas (siglos XVI-XIX) (pp. 77 - 112). RIL editores.

De Ovalle, A. (1646). Histórica Relación del Reyno de Chile. Francesco 
Cavallo.

De Valdivia, L. (7 de Septiembre de 1615). Carta a Su Magestad. Concepción.
Gutiérrez, R. (2007). Las misiones circulares de los jesuitas en Chiloé. 

Apuntes para una historia singular de la evangelización. Apuntes, 
20(n°1), 50 - 69.

Lorenzo, S. (2014). De lo rural a lo urbano. Chile en el siglo XVIII. Ediciones 
Universidad de Valparaíso.

Méndez Beltrán, M. (2019). Cultura y sociedad en Chile. Nuevas miradas a los 
siglos XVI, XVII y XVIII. Editorial Universitaria.

Millar, R. y Duhart, C. (2015). La vida en los claustros. Monjas y frailes, 
disciplinas y devociones. En R. Sagredo y C. Gazmuri, Historia de 
la vida privada en Chile. El Chile tradicional: de la Conquista a 1840 
(pp. 126-159). Taurus.

Núñez, A. (2020). De la memoria y el olvido: el país de las cuencas y la 
invención geográfica de Chile. Sinópsis. Sentidos de nación (pp. 17-
27). Museo Histórico Nacional.

Núñez, A., Sánchez, R. y Arenas, F. (2013). Fronteras en movimiento 
e imaginarios geográficos. La cordillera de Los Andes como 
espacialidad sociocultural. Geolibros-RIL editores.

Painecura Antinao, J. (2011). Charu. Sociedad y cosmovisión en la platería 
mapuche. Ediciones Universidad Católica de Temuco.

Salinas, R. (2015). Población, habitación e intimidad en el Chile tradicional. 
En R. Sagredo y C. Gazmuri, Historia de la vida privada en Chile. El 
Chile tradicional: de la Conquista a 1840 (pp. 11-47). Taurus.

Sanhueza Benavente, M. (2018). Por los caminos del valle central de Chile: el 
sistema vial entre los ríos Maipo y Mataquito (1790-1860). Centro 
de investigación Diego Barros Arana, DIBAM.

Valenzuela, J. (1995). Aspectos de la devoción barroca en Chile colonial. 
Colonial Latin American Historical Review, 4(3), 261 - 286.

Valenzuela, J. (2001). Las liturgias del poder. Celebraciones públicas y 
estrategias persuasivas en Chile colonial (1609-1709). Centro de 
investigación Diego Barros Arana / LOM ediciones.

Watson, S. (2023). La formación de la identidad afrodescendiente y su 
manifestación en movimientos políticos. Independent Study Project 
(ISP) Collection.



52



53

CAPÍTULO III: 

Ximena Urbina Carrasco

Tierra de fronteras



54



55

En las siguientes páginas se aborda el concepto de frontera 
como un término que permite comprender distintos 
procesos y dimensiones del Chile colonial. 

El texto reflexiona sobre los orígenes del concepto en 
Europa y su evolución en el tiempo, primero representado 
por las tierras “exóticas” del Oriente, y luego por América 
que pasa a ser una gran frontera móvil. En oposición a 
la concepción actual de frontera entendida como línea 
divisoria de Estados, el imaginario del periodo la concibe 
como un espacio dinámico, móvil y de transición. 

A partir de esta visión, se explican distintas fronteras del 
Chile colonial. Desde aquella representada en la totalidad 
del territorio entendido como Finis Terrae, hasta las 
zonas internas, en las que se incluyen no solo Biobío, 
sino también Valdivia y Chiloé. Finalmente, se puede 
interpretar como espacio de contacto cultural, que se halla 
en los márgenes de las ciudades y haciendas, e incluso en 
ámbitos como el doméstico y otros de carácter intangible, 
como el espiritual.  

En tanto clave interpretativa, el concepto de frontera 
permite reflexionar sobre el territorio a partir de sus 
zonas de contacto, intercambio y conflicto, caracterizadas 
por modos particulares de vivir y convivir que marcaron 
a la sociedad colonial. 

The following pages explore the concept of the frontier as 
a means to understand various processes and dimensions of 
colonial Chile.
 
The text reflects on the origins of the term in Europe and 
its evolution over time. Initially, the frontier was associated 
with the “exotic” lands of the East, and later, it came to 
represent America, which emerged as a significant, mobile 
frontier. Contrary to the contemporary view of the frontier 
as a strict dividing line between states, the imaginary of 
that period perceives the frontier as a dynamic, fluid, and 
transitional space. 

This perspective explains the distinct frontiers of colonial 
Chile, from the broad expanse known as Finis Terrae 
to the internal zones that encompass not only Biobío but 
also Valdivia and Chiloé. Ultimately, the frontier can be 
understood as a realm of cultural contact, situated at the 
edges of cities and farms, and even extending into domestic 
spaces and other intangible areas, such as the spiritual. 

As an interpretative framework, the concept of the frontier 
allows us to reflect on the territory through its zones of 
interaction, exchange, and conflict, characterized by unique 
ways of living and coexisting that shaped colonial society.

Land of FrontiersTierra de fronteras



56

Una frontera no es estática, sino dinámica. El concepto se ha 
extendido a otras dimensiones del saber, como las fronteras 
de la medicina y del conocimiento humano. En todos estos 
casos, se entiende que lo que se busca es empujar el límite.

Opuesta a las precisas divisiones entre Estados de la actualidad, 
la idea de frontera como zona, y no línea, es más parecida 
a su concepción medieval y moderna, como lo fueron las 
“marcas” entre el mundo cristiano y el musulmán. En estos 
casos, “zona de frontera” es un espacio de transición en que 
dos o más partes tienen distintos grados de presencia en 
él. Es fronterizo un espacio cuando una de las culturas o 
Estados en contacto tiene pretensión de avanzar sobre él y 
hacerlo suyo, es decir, transformar lo ajeno en propio, por 
medio de la incorporación de quienes habitan tales tierras, su 
desplazamiento o simplemente su expulsión.

Así, el concepto de frontera sobrepasa la idea de límite o zona 
límite entre Estados, ocupando un sentido amplio. 

El proceso fronterizo en el continente americano fue muy 
particular. La frontera atlántica era un mundo por conquistar, 
del que atraía el oro, las piedras preciosas, las especias, y 
en general, toda posibilidad de riqueza que prometían las 
zonas calificadas de exóticas en el imaginario del medioevo. 
Siempre lejanas, como el extremo Oriente, se les representaba 
en los márgenes de los mapas para indicar posibles mundos 
más allá del conocido, hacia los que empujaba la curiosidad 
(Barra, 2020). Estos eran los bordes de la ecúmene, que 
se anunciaban con nombres atractivos como Antilia, las 
“Siete ciudades”, o país de las amazonas. Luego de su 
“descubrimiento”, las Indias Occidentales pasaron a ser la 
“nueva frontera” hasta alrededor de 1550, en que se consolidó 
la conquista española del “Nuevo Mundo”. Más allá de las 
zonas efectivamente ocupadas por el virreinato del Perú y 

La frontera es la línea que las 
aves no pueden ver.

(Alberto Ríos, The Border: 
A Doble Sonnet, 1952)



57

el Reino de Chile y también hacia el interior de Sudamérica, 
todo era una frontera de bordes móviles, porque en América, 
conforme se producía el avance geográfico y se iban 
incorporando territorios, lo desconocido se desplazaba más 
lejos, hacia las zonas que pasaron a calificarse de periféricas 
en relación a las regiones centrales.

En la etapa fundacional, los europeos llegados al “Nuevo 
Mundo” sintieron el espacio como tierra nueva. Lo era en el 
sentido de virgen, pero también por la abrumadora presencia 
de la geografía en relación con el corto número de colonos. 
Esto es lo que ha caracterizado a todas las colonizaciones 
realizadas por Europa: la sensación de superioridad que trae 
consigo la capacidad tecnológica, puesta frente a un medio 
que no la exige. Sin embargo, la frontera −como dice Ortega y 
Gasset cuando habla de la existencia colonial− es también un 
empezar de nuevo, porque las complejidades metropolitanas 
se atrofian por desuso, y en cambio se robustecen las 
reacciones más elementales, lo que produce en el colono un 
cierto retroceso, una vuelta a un relativo primitivismo. Con ello 
se rejuvenece la estructura de su existencia, porque la vida 
se hace más simple en el modo de enfrentarse a la naturaleza 
(Ortega y Gasset, 1981[1958]).

Frons, frente, frontera y fronterizo

Frontera es una palabra de origen latino, que proviene de 
frons, luego frontis, traducido como frente. Como adjetivo, 
frontero o frontera, significa lo que está puesto y colocado 
enfrente (para quien lo mira desde dentro, desde “lo uno” en 
oposición a “lo otro”), y como sustantivo, según el diccionario, 
quiere decir el extremo o confín de un Estado o reino1. En 
la primera edición del Diccionario de Autoridades (1732) el 

1- Así lo define el Diccionario de la lengua española, de la Real Academia Española de la Lengua.

Columna del Fuerte de Arauco
Autoría desconocida 

Chile, siglo XVII
Piedra tallada

227 x 56 cm 
Traspaso interno Museo Nacional 

de Historia Natural, 1929
MHN 3-1132



58

concepto “frontera” es definido como “la raya y término que 
parte y divide los reinos, por estar el uno frontero del otro”, y 
la autoridad que se cita es Luis de Mármol Carvajal, en su libro 
de 1573, Descripción general de África, lib. 1. cap. 23: “En 

España se han visto muchos, que han enviado los generales 
de las fronteras de África”. Pero ese diccionario también fija 
la definición del adjetivo “fronterizo/a”: “lo que está o sirve 
en la frontera: como soldado fronterizo, ciudad fronteriza, 

Cañón
Autoría desconocida 
España, siglos XVI/XVII
Hierro fundido
83 x 65 x 22 cm
Donación Bonifacio Vergara, 1914
MHN 3-1128



59

etc.”. Para ello utiliza la obra del jesuita Alonso de Ovalle, 
nacido en Chile, publicada en Roma en 1646, que tituló 
Histórica Relación del Reino de Chile: “No se les puede a 
estos indios corregir sus vicios: así por ser sin comparación 
más altivos, como por estar de guerra, y ser fronterizos” 
(Real Academia Española, 1732, lib. 8. cap. 16).

La característica de “ser o estar fronterizo”, por tanto, 
es ejemplificada para el mundo que habla español con 
el caso de Chile. Para entonces, 1723, la frontera de 
Arauco o simplemente “la Frontera”, no era una “raya o 
término” sino, como ha demostrado la historiografía, una 
zona de contacto e intercambio, tanto de guerra como de 
paz (Villalobos, 1995). Nació como un revés a las armas 
españolas en diciembre de 1598 −el famoso “Desastre de 
Curalaba”−, y por largos períodos, durante la existencia 
colonial de Chile, fue una frontera cerrada que lo limitó al 
sur por el río Biobío.

La rebelión ante ambas majestades, Dios y Rey, hizo 
que la corona española tomara la decisión de mantener 
la gobernación de Chile, pero dándole la categoría de 
Capitanía General, es decir, al mando de un capitán general 
de los ejércitos del Rey, que se dispusieron en la ciudad 
de Concepción, ribera norte del Biobío, para la ofensiva y 
defensa en los fuertes levantados en ambas orillas de dicho 
río. Se ordenó a las Cajas Reales de Potosí que enviaran 
anualmente el dinero para la mantención de los soldados y 
oficiales de la Frontera, porque de la existencia del Reino 
de Chile dependía la del virreinato del Perú y sus minas de 
plata. Chile, por lo tanto, pasó a tener el carácter de una 
“tierra de guerra” o, como sentenció otro jesuita escritor, 
Diego de Rosales (1877[1674]), de un “Flandes Indiano” 
porque, así como España mantenía una larga guerra contra 
los Estados de Flandes, rebeldes al emperador de España 

Manta/Wirikankulatrarikanmakuñ
Pueblo Mapuche

Chile, primera mitad siglo XX
Lana

183 x 172 cm 
Donación Aldo Gherardelli, 1981

MHN 3-10006

Lejos de terminar con el conflicto en Arauco, el 
establecimiento de la Frontera significó nuevas 
estrategias. Los parlamentos fueron una de ellas, donde 
hispanos e indígenas discutieron, llegaron a acuerdos 
e intercambiaron regalos, como esta manta o makuñ.



60

Tabula Geocraphica Regni Chile (Tabla geográfica del Reino de Chile)
Alonso de Ovalle
Reproducción de 1946, del original de 1646
Grabado sobre papel
47 x 59,5 cm
Adquisición, 1984
MHN 3-28950



61

y de religión protestante, lidiaba también con su símil en 
las Indias: Chile.

Así, entonces, la frontera no era igual para todos. Desde el 
punto de vista de Santiago, la capital, existía la Frontera, tierra 
de guerra o Estado de Arauco, pero desde la perspectiva del 
virreinato del Perú, todo Chile era una frontera.
 
Chile como Finis Terrae, confín y término

La idea del acabamiento de la tierra está asociada a Chile 
desde su conquista. Era el confín austral del Imperio inca 
y después, del virreinato peruano, que miraba hacia el 
norte, a Panamá y Colombia, y no al sur; Chile estaba a 
sus espaldas. La comunicación de España con Chile se 
realizaba mediante el sistema de flotas y galeones que 
navegaba entre el Caribe y la Península. A la feria de 
Portobelo llegaban las mercancías, personas y noticias, 
y después de atravesar el camino del Darién (Panamá), 
accedían al Pacífico y navegaban al Callao, y desde allí a 
Valparaíso. De este modo, fue el territorio más remoto de 
la monarquía española.

La comunicación era por esa vía. Aunque Pedro de Valdivia, 
en los momentos fundacionales del reino, imaginó una 
comunicación directa con España a través del estrecho 
de Magallanes –navegado por primera vez veinte años 
antes de su llegada–, y dispuso el reconocimiento del 
camino entre Chile y el Estrecho, esto se frustró por el 
clima, los vientos y las corrientes que experimentaron 
expediciones venidas desde la Península. España cerró 
la puerta del Estrecho, así como la del cabo de Hornos 
–explorado por los Países Bajos en 1616– para pasar de 
un océano a otro. Eso sí, piratas de distintas naciones 
usaron los pasos interoceánicos para entrar o salir del 

Pacífico, y atacar a los puertos de Chile y del Perú 
(Bradley, 1989).

La furia del encuentro de ambos océanos en el austro hizo 
que prácticamente el único medio de entrada a Chile fuese 
la de las embarcaciones provenientes del Callao. Aunque 
existía la alternativa de comunicación terrestre desde el 
Atlántico a Santiago, por la vía de Buenos Aires y el paso de 
los Andes a través de Mendoza, esa era una opción mucho 
menos usada, al estar restringida a los meses de verano y ser 
aún más lenta. Por el norte, el desierto de Atacama era una 
barrera (a pesar de sus oasis precordilleranos) que se salvaba 
por mar desde el Callao y Arica. Eso sí, la cordillera de los 
Andes no era un límite político con la Audiencia de Charcas 
ni con Tarapacá, y no era un obstáculo para quienes vivían 
o convivían con ella, como por ejemplo, los cordilleranos 
pehuenches.

Así, todo Chile era concebido como el fin de la cristiandad. 
Rafael Sagredo, en su Historia Mínima de Chile, dice que era 
un “Finis Terrae imperial” por:

su aislamiento geográfico, el enclaustramiento derivado de 
las condiciones extremas de sus ambientes limítrofes [se refiere 
al desierto y desmebrada costa austral], así como la dureza de 
una existencia cotidiana marcada por la constante guerra 
contra los araucanos y las periódicas catástrofes naturales 
que lo sacudían, para no referir la endémica pobreza que 
la transfomó en la colonia más pobre del imperio español, 
hicieron de Chile una sociedad marginal en el contexto del 
imperio. (Sagredo, 2014, p. 65)

De Chile se ha dicho que es la tierra de los “césares perdidos” 
(Jocelyn-Holt, 2004). Hemos heredado, en estos dos siglos 
de independencia, esa autopercepción de estar lejos y ser 



62

diferentes. Quizá eso ha significado que los chilenos tengan 
una manera particular de mirar al mundo, desde la periferia 
misma de Occidente.

Territorio y Maritorio

Chile colonial no terminaba por el sur en la frontera de 
Arauco. La ciudad de Valdivia, con carácter de plaza fuerte y 
presidio, era un enclave español en el territorio impenetrable 
más allá del río Biobío, y tuvo una existencia ligada a la 
vigilancia hacia el Pacífico y, más tarde, a su interrelación 
con las tierras habitadas por juncos (Guarda, 2001). Más allá, 
otra isla: la provincia de Chiloé, compuesta de su tierra firme 
inmediata por el norte y su mar interior (Urbina Burgos, 1983). 
Al territorio entre ambas, desconocido y habitado por juncos 
y huilliches, los documentos la llamaron “frontera de arriba”, 
en cuya retaguardia estaban los fuertes de la tierra firme de 
Chiloé, Carelmapu, Calbuco y Maullín, también defendidos por 
soldados pagados por el Rey. En las tierras y con las gentes de 
la frontera de arriba hubo interacción desde Valdivia y desde 
Chiloé, mientras que en la frontera de Arauco solo la hubo 
desde los fuertes del Biobío. A fines del siglo XVIII se intentó 
abrir la comunicación por tierra entre Chiloé y Valdivia, y se 
comenzó a vertebrar este territorio al abrirse un incipiente 
camino y descubrir las ruinas de la antigua ciudad de Osorno 
(Urbina Carrasco, 2009).

La consideración de la frontera de Arauco como lugar de 
interacción, pero también de la de arriba, desde Valdivia 
y desde Chiloé, hace justicia a la realidad colonial. Aquel 
territorio intermedio no era un vacío, sino que era parte de 
un Chile real y proyectado, que hoy forma parte del país.

Pero Chile es y era, también, un espacio o territorio marítimo2, o 
maritorio , porque en el paralelo 42ºS se rompe la tierra, hasta el 
cabo de Hornos. En Chiloé, se desarrolló una cultura marítima, 
con herramientas precisas para aquel maritorio, como dalcas 
y sachos. De esta manera, el bordemar archipelágico austral 
fue incipientemente explorado desde la provincia de Chiloé 
durante el período colonial con diferentes motivos, como 
evangelizar a sus habitantes y buscar posibles asentamientos 
ingleses. A ese mundo insular se le llamó las “infinitas islas 
camino al Estrecho”, y se convirtió en una “frontera móvil” de 
Chiloé. Sus poblaciones originarias, llamadas genéricamente 
“canoeros australes” por la historiografía, entraron en contacto 
tardíamente con la cultura occidental, cuando Chile era ya 
una república independiente (Martinic, 1992).

Así, se ha concebido a Chile colonial como uno de paz y 
uno de guerra, limitado por la Frontera. Sin embargo, junto 
con ella deben considerarse tanto el enclave de Valdivia, la 
“llave del mar del sur”, como la provincia insular de Chiloé, 
“capitana de rutas australes” (Hanisch, 1982). Ambas fueron 
zonas de frontera, desde las que se interactuó con otros grupos 
indígenas, distintos a los de Arauco: juncos y huilliches desde 
Valdivia, y veliches, chonos, puelches, poyas, caucahués, entre 
otros, desde Chiloé. Se entendía era jurisdicción de Chiloé 
todo el maritorio (archipiélagos magallánicos) y territorio 
(pampas) hasta el estrecho de Magallanes y más allá.

La frontera como espacio de contacto cultural

La frontera colonial fue un espacio de permanente expansión: 
los fundamentos de la monarquía española y el sistema 
colonizador castellano avanzaban en América frente a 

2- Este concepto nació en la Escuela de Arquitectura de la Pontifica Universidad Católica de Valparaíso. Maritorios de los Archipiélagos de la Patagonia Occidental. 
Fundamentos de la Escuela de Arquitectura. Universidad Católica de  Valparaíso. Talleres del Consejo de Rectores de las Universidades Chilenas, Santiago, 1971.



63

Historica relatione del Regno di Cile e delle missioni, e ministerii 
che esercita in quelle la Compagnia di Giesu
Alonso de Ovalle
Roma, 1646
Impresión sobre papel y encuadernación en cuero
25,1 x 18,2 x 3,6 cm 
MHN 3-2456

Este mapa, dibujado a partir de las descripciones de Alonso de 
Ovalle, muestra el barrio de la Chimba, al norte del río Mapocho.



64

Costumes of Chile 1786 (Trajes de Chile 1786) 
George Scharf (grabador)

Inglaterra, 1824
Grabado sobre papel 

25 x 26,8 cm 
Donación Compañía Sudamericana de Vapores, 1988

MHN 3-2726

El Imperio jerarquizó a los habitantes de América según su origen y color 
de piel. Estos, sin embargo, convivieron en ciudades y haciendas, dando 
espacio al mestizaje.



65

territorios que todavía estaban ocupados solo por indígenas, o 
por otros reinos como Portugal e Inglaterra. En este contexto 
de expansión territorial en Hispanoamérica colonial, en que 
se iba empujando hacia los confines, se sitúa la existencia del 
Reino de Chile en los siglos XVII y XVIII. 

El confin de un Estado es un límite que separa dos realidades 
diferentes. Es una sección remota de un algo, hasta que se 
llega al fin o límite. El límite (limes), muchas veces es una línea 
trazada con precisión, como las fronteras físicas entre Estados, 
pero también son zonas de contacto e intercambio. Como 
tales, siempre están en movimiento y son porosas, como lo 
es por ejemplo el intermareal, situado entre los límites de la 
bajamar y pleamar. De la palabra limes nace limen y limo, 
y este último es sinónimo de fango: un área limítrofe entre 
la tierra y el mar, que lejos de ser una línea que los separa, 
es un área variable, fluida, de encuentro. Comparecen en el 
intermareal la cultura terrestre y marítima de los pueblos de 
las largas orillas de Chile, multiplicadas en el mar interior del 
bordemar austral. La línea, por lo tanto, es imprecisa y móvil, 
y conforma un espacio propio

Así, el concepto de frontera permite comprender al Chile 
colonial como un espacio de activo encuentro cultural y 
biológico entre grupos humanos distintos, en cuya convivencia 
se producen intercambios y conflictos, pero donde se va 
forjando algo sintéticamente nuevo. 

En las ciudades chilenas, por ejemplo, estos espacios de 
contacto interétnico e intercultural eran los márgenes (margo, 
de lo que proviene también marca −territorio fronterizo− y 
marco o demarcar), lugares alejados de la plaza de Armas, 
como lo fue el barrio La Chimba en Santiago. Por su parte, 
en las haciendas o predios rurales, los márgenes eran los 
espacios donde se ubicaban las viviendas de los indios de 

encomienda, trabajadores libres asalariados y esclavos, todos 
con sus matices étnicos y múltiples tipos de situaciones 
laborales. Estas zonas de contacto eran, principalmente, los 
ámbitos del mestizaje en el campo y en la ciudad.

Puerta
Autoría desconocida
Chile, siglo XVIII
Madera y hierro forjado y remachado 
216 x 143 x 16 cm
MHN 3-29775



66

externa como en la España medieval, su significado era lo 
opuesto al del campo o lo rural. Las ciudades fundadas en 
los comienzos de la Conquista y y luego por la “Política de 
Fundaciones” en el Chile del siglo XVIII fueron concebidas 
como triunfos españoles ante espacios vistos como bárbaros 
y carentes de línea recta (Lorenzo, 1983). 

En las casas urbanas eran las puertas las que definían dos 
espacios: el de la vida familiar, el fuego, la comida, y el 
estudio; y otro, que era el del patio interior, ámbito del huerto, 
las gallinas, el taller, y el lugar de las personas del servicio. El 
espacio exterior, el de la calle, era el de lo público. Las puertas 
se traspasan por el umbral, “paso primero y principal o entrada 
a cualquier cosa”, concepto que designa a la parte inferior de 
la puerta de entrada de una casa, y también proviene del 
concepto limes, porque originalmente era “lumbral”. 

A pesar ello, el adentro y afuera en las casas urbanas y rurales 
podía ser impreciso, porque la vida era, en realidad, la vida 
pública, centrada en las instituciones reales y eclesiásticas, el 
Cabildo, el intercambio, y la sociabilidad en la plaza.

En el ámbito religioso, el umbral entre lo terrenal y lo espiritual 
es algo preciso, pero que puede ser transformado desde un 
límite a un momento y un lugar de encuentro mediante ritos, 
ceremonias, actos rituales o liturgias. Las misas dominicales, 
novenas y fiestas religiosas, entre varias otros, eran los actos 
que marcaban el tránsito del año y de la vida, en una sociedad 
en que ser católico era sinónimo de ser persona. En estos 
actos públicos, así como en los rezos privados, determinadas 
acciones permiten vincularse con lo invisible, y ciertos objetos 
se utilizan como instrumentos que traspasan el límite. 

Así, las campanas marcaban las horas de los rezos del día y en 
el Chile colonial era la manera en que sonaba la cristiandad. 

Las ciudades en Chile colonial eran puntos claves reconocibles 
en un territorio de cultivos, baldíos y bosques, apenas surcados 
por caminos terrestres que las intercomunicaban. El sentido del 
hecho urbano en la época de las ciudades hispanoamericanas 
era el del orden y la racionalidad, de calles rectas tiradas a 
cordel conformando manzanas generadas por una plaza, que 
hizo posible la estructuración de un espacio propio y nuevo. 
Aunque en América, en general, las ciudades no tuvieron 
murallas que la distinguiesen con precisión del caos y barbarie 

Campana
Padilla
Chile, 1762
Bronce fundido
45 cm de diámetro
MHN 3-1321



67

Otros ejemplos de estos instrumentos religiosos son figuras de 
Cristo o de santos, pinturas de escenas religiosas, relicarios, 
incensarios, e incluso el armario donde se guardaban los 
objetos sagrados en la sacristía. Estos objetos, debido a 
su valor simbólico, han sido más cuidados y, por lo tanto, 
constituyen gran parte de las colecciones de museos como 
el Histórico Nacional.

La Ciudad de los Césares

Un último caso propuesto para esta reflexión sobre el concepto 
de frontera como clave interpretativa de Chile colonial, es 
la Ciudad de los Césares. La creencia en esta ciudad nunca 
vista, que esperaba ser descubierta en algún lugar del austro 
americano, fue algo generalizado. De ello dan cuenta distintos 
documentos de autoridades, diarios de expediciones que la 
buscaron, y menciones en libros, entre otras fuentes (Estellé y 
Couyoumdjian, 1968). En ellas se puede ver cómo se dio vida 
a la ciudad, país o tierra de los Césares, Trapananda, Lin-Lin, 
ciudad encantada, o población oculta, todos nombres con las 
que se le conoció, porque sus versiones y ubicaciones fueron 
cambiando a lo largo de 250 años. 

Primero en las lejanas tierras inmediatas al estrecho de 
Magallanes, la ciudad habría nacido de náufragos españoles, 
indígenas que los acogieron y minas de oro, plata y otras 
riquezas. Después, se le situó un poco más al norte, en las 
tierras a las que se esperaba acceder desde Chiloé, a través de 
alguno de los ríos de la actual región de Aysén; y luego en la 
zona del lago Ranco. La creencia nació y renació en distintos 
momentos de los siglos XVI, XVII y XVIII, reactivada por 
informaciones dadas a españoles y criollos por individuos de 
diferentes grupos étnicos del sur de Chile. Encontrarla era 
importante no solo por su riqueza, sino también para conectar 
con un grupo de cristianos que estaba a la deriva. 

Armario de Sacristía
Autoría desconocida
Chile, ca. 1760
Madera tallada, ensamblada y policromada
228 x 147 x 77 cm
Donación de Luisa McClure, 1934
MHN 3-1060



68

La ciudad, lejana, incomunicada y náufraga en la Patagonia fue 
buscada y, aunque nunca se le encontró, se le siguió pensando 
en el enorme espacio más allá de la frontera con el mundo 
indígena. En la creencia en ella convergen el límite entre lo 
real o experimentado con los sentidos, y la verdad transmitida 
por generaciones, que es lo imaginario (Soler, 2003). 

Pero esta idea es también una manera de entender a Chile 
como zona de frontera, porque la Ciudad de los Césares está 
vinculada al propio sentido del Reino de Chile: como confín 
y término de la cristiandad y del conocimiento, y ser una 
frontera con lo ignoto prolongado hasta un extremo austral 
no sabido.

Description Corographica de las 
provincias del Piru Chile nuevo 
Reyno i tierra firme... 
Pedro de Quirós, América del Sur, 
1618, publicado en Julio Guillén y 
Tato, Monumenta Cartographica 
Indiana, Vol. 4, Regiones del Plata y 
Magallánicas, Madrid: publicación 
de la Sección de Relaciones 
Culturales del Ministerio de Asuntos 
Exteriores, 1942.

Las lagunas que se ven al sur de 
Chile, en este mapa, muestran 
la creencia en la Ciudad de los 
Césares. Náufragos del siglo XVI, 
habrían caminado hacia el norte 
desde el estrecho de Magallanes 
para asentarse allí.



69

Martinic, M. (1992). Historia de la región magallánica. Ediciones de la 
Universidad de Magallanes, 1992.

Ortega y Gasset, J. (1981 [1958]). Meditación del pueblo joven y otros ensayos 
sobre América. Alianza Editorial. 

Real Academia Española de la Lengua. (1732). Diccionario de autoridades 
1726-1729, Tomo III.

Sagredo, R. (2014). Historia mínima de Chile. Una interpretación actual de 
los procesos esenciales que han dado forma a la historia de Chile. 
Turner Publicaciones/El Colegio de México.

Soler, I. (2003). El nudo y la esfera. El navegante como artífice del mundo 
moderno. Acantilado.

Urbina Burgos, R. (1983). La periferia meridional indiana. Chiloé en el siglo 
XVIII. Ediciones Universitarias de Valparaíso.

Urbina Carrasco, X. (2009). La frontera de arriba en Chile Colonial. Interacción 
hispano-indígena en el territorio entre Valdivia y Chiloé e imaginario 
de sus bordes geográficos, 1600-1800. Ediciones Universitarias 
de Valparaíso y Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, 
Dirección de Bibliotecas, Archivos y Museos.

Villalobos, S. (1995). Vida fronteriza en la Araucanía. El mito de la guerra de 
Arauco. Editorial Andrés Bello. 

Bibliografía

Barra, C. (2020). La curiosidad: una breve aproximación desde la mentalidad 
europea durante los siglos XVI y XVIII. En El mundo es uno solo y 
diverso (pp. 57 - 77). Museo Histórico Nacional, Servicio Nacional 
del Patrimonio Cultural.

Bradley, P. (1989). The lure of Peru. Maritime intrusion into the South Sea. 
1598-1701. Palgrave Macmillan.

De Rosales, D. (1877 [1674]). Historia general del reino de Chile. Flandes 
indiano. Valparaíso, Imprenta El Mercurio. 

Escuela de Arquitectura, Universidad Católica de Valparaíso. (1971). Maritorios 
de los Archipiélagos de la Patagonia Occidental. Fundamentos de 
la Escuela de Arquitectura. Universidad Católica de Valparaíso. 
Talleres del Consejo de Rectores de las Universidades Chilenas. 

Estellé, P. y Couyoumdjian, R. (1968). La Ciudad de los Césares: origen y 
evolución de una leyenda (1526-1880). Historia, 1(7), 283-309. 

Guarda, G. (2001). Nueva Historia de Valdivia. Ediciones de la Universidad 
Católica, Santiago.

Hanisch, W. (1982). La isla de Chiloé, capitana de rutas australes. Academia 
Superior de Ciencias Pedagógicas de Santiago.

Jocelyn-Holt, A. (2004). Historia general de Chile. Tomo II. Los césares 
perdidos. Editorial Sudamericana.

Lorenzo, S. (1983). Origen de las ciudades chilenas. Las fundaciones del siglo 
XVIII. Editorial Andrés Bello.



70



71

Ximena Gallardo Saint-Jean, Juan Manuel Martínez Silva y 

Emilia Müller Gubbins 

CAPÍTULO IV: 

Hilos viajeros: el imaginario 
andino en seda y metal



72

Detalle de tokikura
MHN 3-34754



73

En este capítulo analizaremos un objeto clave dentro de la 
curaduría del Horizonte 3: un poncho colonial de la colección 
Textil y Vestuario del Museo Histórico Nacional. Expuesto 
por primera vez en la Exposición del Coloniaje de 1873, ha 
formado parte del Museo desde sus inicios. 

El poncho está confeccionado en algodón, tejido a 
telar y bordado con hilo de seda y metálico. Data del 
siglo XVIII y pertenece al ámbito virreinal andino. La 
teoría más aceptada sobre su origen es que se habría 
confeccionado en Manila por artesanos chinos, bajo un 
encargo proveniente de la esfera virreinal. Tal como se 
detallará en las páginas siguientes, constituye un valioso 
ejemplo del intercambio comercial entre América, Europa 
y Asia durante el periodo colonial, con Filipinas como un 
punto clave de conexión. 
 
El carácter intercultural de este textil se manifiesta en los 
diversos elementos iconográficos que lo adornan. Figuras 
antropomorfas con vestimenta europea, seres mitológicos 
de origen occidental, animales del mundo andino, 
elementos decorativos orientales y el águila bicéfala en 
el centro, conforman un rico universo visual que, además 
de testimoniar la circulación económica y cultural del 
Imperio español, posee un notable contenido simbólico.    

In this chapter, we will analyze a key object featured in the 
curatorship of Horizon 3: a colonial poncho from the Textile 
and Dress collection at the Museo Histórico Nacional. This 
poncho was first exhibited at the Colonial Exposition of 
1873 and has been part of the museum since its founding. 

The poncho is made of cotton, woven on a loom, and 
embroidered with silk and metallic thread. It dates back 
to the 18th century and belongs to the Andean viceroyalty. 
The most widely accepted theory regarding its origin is that 
it was made in Manila by Chinese artisans under an order 
from the viceroyalty. As will be detailed in the following 
pages, this poncho serves as a valuable example of the 
commercial exchange between the Americas, Europe, and 
Asia during the colonial period, with the Philippines acting 
as a key point of connection. 

The intercultural character of this textile is seen in the 
diverse iconographic elements that adorn it. These include 
anthropomorphic figures dressed in European clothing, 
mythological beings of Western origin, animals from the 
Andean world, decorative elements from the East, and a 
double-headed eagle at the center. Together, they create a 
rich visual universe that not only reflects the economic and 
cultural circulation of the Spanish Empire but also carries 
significant symbolic content.
 

Hilos viajeros: 
el imaginario andino en seda y metal

Traveling Threads: 
Andean Imaginary in Silk and Metal



74

Una prenda intercontinental

No cabe duda de que este poncho de mediados del siglo 
XVIII es uno de los textiles virreinales más emblemáticos 
de la Colección Textil y Vestuario del Museo Histórico 
Nacional. Se trata de una pieza única, integrada a la colección 
fundacional del Museo (Alegría et al., 2022), y su valor no 
solo radica en su excepcionalidad, como uno de los pocos 
vestuarios del periodo que se conservan, sino también en sus 
características materiales y en los componentes estéticos que 
definen está magnífica obra textil. Perteneciente a la chilena 
Carmen Quiroga Darrigrande de Urmeneta1, su procedencia 
y fabricación proponen más dudas que certezas. En su 
primera experiencia conocida como pieza de exhibición en 
el año 1873, en la Exposición del Coloniaje organizada por 
Benjamín Vicuña Mackenna, su origen fue establecido de la 
siguiente manera en el catálogo publicado para la ocasión: 
“Un poncho lujosamente bordado i traído probablemente de 
la China o de Manila en la época que se estableció nuestro 
comercio directo, con aquellos países (1820-1828)” (Vicuña 
Mackenna, 1873, p. 78).

Esta primera cita documental se ha ido afirmando 
posteriormente de forma continua, al ser catalogado en 
múltiples investigaciones como un poncho de confección 
oriental, supuestamente bordado por artesanos chinos 
en el barrio del Parián en Manila en las islas Filipinas, 
encomendado desde la esfera virreinal limeña (Phipps, 
2014; Corcuera, 1999). Efectivamente, los bordados que lo 
componen presentan elementos ornamentales orientales, 
en conjunto con personas vestidas a la usanza europea 
y personajes mitológicos de origen occidental mezclados 
con animales del mundo surandino. La figura principal 

de la pieza, un águila bicéfala multicolor, propia de las 
representaciones de los Habsburgo, establece uno de los 
objetivos simbólicos principales de este poncho: celebrar 
el legado del poderío español en las colonias americanas.  

Itinerario de un poncho virreinal

Aunque no sea posible confirmar con precisión por cuáles 
manos y en qué lugar se confeccionó, sí es posible determinar 
que este poncho, como ningún otro objeto patrimonial 
del acervo del Museo, expresa la multiculturalidad latente 
en la producción textil desarrollada en el virreinato del 
Perú (Phipps, 2004), al reunir materias primas, técnicas 
e iconografías provenientes de distintos continentes. Sus 
imágenes y colores en hilos metálicos y de seda ponen de 
manifiesto la existencia de un intercambio global que permitió 
la confección y comercialización de diversos productos, como 
son los textiles de exquisita manufactura que circularon entre 
América, Europa y Asia. 

La pieza muestra una evidente relación comercial y cultural 
con Oriente, en un contexto en que los bienes chinos 
formaron parte del vocabulario textil y sartorial de las 
Américas (Phipps, 2014). Entre los siglos XVI y XIX, existen 
numerosos testimonios de viajeros europeos que dan cuenta 
de la activa relación entre el Imperio chino y la América 
virreinal, y del interés por transar sus mercancías. Uno de ellos 
fue el comerciante y aristócrata francés Guy de La Barbinais 
Le Gentil, quien después de visitar Chile, se dirigió al Perú, 
donde zarpó en una nave comercial francesa hacia China. 
En su viaje, publicado en 1728, dio a conocer extensamente 
su experiencia en el Imperio chino, como en el Oriente en 
general, dando cuenta que: “Todos los viajeros coinciden en 

1- Nació en San Juan de la Puntilla, en el valle del Elqui en 1812. El 7 de junio de 1832, se casó con el empresario minero, político, José Tomás Urmeneta, 
falleciendo en 1897.



75

que China es un país que abunda más que ningún otro en 
todo lo que puede contribuir a hacer la vida cómoda e incluso 
deliciosa” (La Barbinais Le Gentil, 1728, p. 2).

Si bien a comienzos del siglo XVIII el comercio entre las 
grandes potencias europeas estaba monopolizado por Francia, 
fueron España y Portugal en el siglo XVI, los que desarrollaron 
una estrecha relación comercial con China y Japón. En dicho 
periodo, llegaron a las costas de las islas y los imperios de Asia 
Oriental, tras décadas ininterrumpidas de expansión territorial 
y comercial en América (Ollé, 2022). Para Portugal, esto se vio 
facilitado por la formación de enclaves que se construyeron 
desde finales del siglo XVI, como lo fueron el establecimiento 
de Goa en la India, y Macao en China, entre otros. 

En el caso de España, desde 1565 hasta 1898 se estableció en 
el archipiélago de las Filipinas, incluidas las islas de Mindanao 
y Joló. Durante el periodo virreinal, el archipiélago formó 
parte de la administración del virreinato de Nueva España, 
con el estatus político de Capitanía General de Filipinas. 
También se instalaron enclaves en varias islas de Oceanía, 
como la isla de Guam. A su vez y por un período breve, 
desde 1626 a 1642 se establecieron en el norte de la isla 
de Taiwán, creando la Gobernación de la Formosa, con el 
propósito de comerciar con China. 

Sin duda las Filipinas fueron la gran puerta de entrada del 
Imperio español en Asia. Con la expedición de Fernando de 
Magallanes y su muerte en la batalla de Mactán el 17 de marzo 
de 1521, se conoció su existencia por parte del mundo europeo. 
Pero fue con la empresa de Miguel López de Legazpi en 1565, 
proveniente desde el virreinato de la Nueva España (México), 
que comenzó la presencia hispánica en las islas Filipinas. La 
ciudad de Manila se fundó por Legazpi en 1571 y rápidamente 
se convirtió en la ciudad hispana más importante de Oriente, 

tanto por su comercio como por su actividad evangelizadora 
y cultural. Así, la fundación de la ciudad determinó el punto 
de conexión entre el Imperio hispánico y el chino. 

Una de las formas de contacto fue el intercambio monetario, 
a través de la plata. Para el virreinato de Nueva España, este 
mineral era abundante y barato, no así para China, que le 
era escaso y caro, por los que las remesas de plata mexicana 
automáticamente subían de precio al entrar en contacto 
con el comercio chino (Folch, 2013). Además, tanto España 
como Portugal se enfrentaron con un tipo de comercio que 
desconocían, en palabras de Dolores Folch (2013):

El sistema productivo chino era entonces el más moderno 
del mundo, y estaba animado por un espíritu empresarial 
−especialmente importante en Fujian, acumulado 
desde la época de los Song− que le permitía adquirir, 
manufacturar y distribuir todo tipo de productos con el 
máximo beneficio. (p. 15)

Se suma a esto que después de la victoria de Lepanto en 
febrero de 1572, el mismo Felipe II ordenó al virrey de Nueva 
España, Martín Enríquez, el envío de una expedición desde 
las Filipinas a cargo del capitán Juan de la Isla, a descubrir, 
reconocer y abrir rutas comerciales con China (Ollé, 2022). De 
este modo, el establecimiento hispano en las Filipinas fue lo 
que posibilitó el comercio entre el Imperio español y el chino. 
Comerciantes asiáticos crearon un enclave comercial en Manila, 
que se denominó El Parián, como también las autoridades 
hispánicas crearon un sistema de comercio a través de una 
flota de barcos que unió comercialmente a China y las Filipinas 
con el virreinato de Nueva España, y de ahí con la metrópoli 
en Europa. Este sistema de flota comercial naviera se llamó 
el Galeón de Manila, además de otras denominaciones como 
Nao de China o Galeón de Acapulco. Las naves se tardaban 



76

alrededor de tres meses en cubrir el trayecto entre Acapulco y 
Manila, con escala en el puerto de Umatac al sur de la isla de 
Guajam (Guam), archipiélago de los Ladrones (Las Marianas). 
El regreso a Manila desde Acapulco demoraba cinco meses, 
debido a las corrientes marinas (Ollé, 2022).  El uso de esta 
ruta, realizada por primera vez en 1565, se extendió por dos 
siglos y medio, y en general se hacía una o dos veces al 
año. Los barcos no sólo arribaban a Acapulco, sino también a 
Bahía Banderas y San Blas, ambas en Nayarit, y al Cabo San 
Lucas, en la Baja California. 

Este comercio significó una relación estrecha entre los 
artesanos y comerciantes chinos, quienes instalados en 
Manila, fueron denominados por los filipinos como Sangleys 
(chino), y posteriormente se situaron en la América virreinal, 
tanto en México como en Lima. En 1588, el obispo de 
Manila, fray Domingo de Salazar, dio cuenta de la actividad 
comercial en la ciudad y la importancia de los comerciantes 
chinos en ella: 

Hay mercado público en la Plaza de Manila todos los días 
de cosas de comer, como gallinas, puercos, patos, caza de 
venados, puercos de monte y búfalos, pescado, leña y otros 
bastimentos, y hortalizas y muchas mercaderías de China 
que se venden por las calles. Cada año llegan de China a 
Manila 20 navíos o más de mercaderías, cada uno con 
100 hombres o más, que tratan en Manila desde noviembre 
hasta mayo, siete meses en los que comercian, y después 
regresan. […]
Mediante ese comercio, los unos y los otros se van aicionando 
(sic) a nuestra amistad y trato y se van convirtiendo muchos 
de las dichas naciones. Y de esta tierra llevan para la suya 
reales de plata, oro, cera, algodón y palo para tintas y 
caracoles menudos, que es como moneda en su tierra y de 
mucho provecho para otras cosas y los estiman en mucho, y 

lo que ellos traen es seda en seda labrada y rasos, damascos 
negros y de colores, brocateles y otras telas, de que ya es 
muy común la noticia, y mucha ropa de algodón blanca y 
negra y los dichos bastimentos. (De Salazar, 1588, citado en  
García-Abásolo, 2013, p. 16)

El virreinato de Nueva España no fue el único espacio 
geográfico de distribución de los productos venidos del 
Oriente, la capital virreinal del Perú también lo sería en una 
menor escala. Lima se convirtió en un lugar para el almacenaje 
y distribución de sedas y lozas provenientes de China. En 
especial, hubo preferencia por la seda, artículo que no se 
producía en la región (Bonialian, 2016). 

Los coloridos y brillantes bordados confeccionados en este 
material presentes en el poncho del Museo Histórico Nacional, 
ponen de manifiesto esta fuerte conexión oriental, pero su 
diversidad iconográfica y soporte material han dado paso al 
planteamiento de otras hipótesis sobre su lugar de creación y 
autoría. Por ejemplo, para Elena Phipps:
 

[…] el bordado probablemente se había realizado en 
China, por encargo para esta prenda, a la que se le 
pudo haber ajustado el escote y terminado como poncho 
una vez que llegó a Lima. En otros casos, las prendas se 
confeccionaban primero y luego se enviaban a China 
para ser bordadas. Después de que Felipe V, rey de 
España (1700-1746), adoptara el estilo borbónico francés 
de llevar chalecos y pantalones con bordados elaborados, 
la moda se impuso también en las colonias españolas. 
Esto dio lugar a la observación de que en México “los 
grandes hombres, muchos de ellos… envían sus prendas 
a China… para que las borden”. Además, artesanos 
asiáticos fueron traídos a México y Perú para ejecutar 
trabajos especializados no sólo en textiles sino también 



77

en otras artes decorativas, incluyendo biombos y muebles 
pintados2. (2014, p. 36)

En conjunto con aquellos bordadores de origen extranjero, 
las y los españoles también aprovecharon el talento 
manual existente en sus colonias. Artesanos andinos 
incorporaron técnicas españolas e italianas, incluyendo 
el uso de hilos metálicos en sus trabajos (FAMSF, s.f.), 
materia prima importada desde España, (posiblemente 
manufacturados a partir de metal exportado desde 
América) (Phipps, 2014). Por ello, sin descartar el influjo 
oriental en la ornamentación, otra posible interpretación 
declara que la factura de la tela color azul podría haber 
sido confeccionada en el ámbito surandino, en algún 
obraje típico de la América virreinal. El algodón fue 
uno de los textiles más importantes confeccionados en 
el “Nuevo Mundo”, y se usaba de manera local pero 
también internacionalmente, ya que existían numerosos 
talleres especializados en todo el territorio (Phipps, 
2014). Sin embargo, es importante aclarar que la Corona 
española no siempre estaba dispuesta a competir 
comercialmente con sus colonias, sino más bien buscaba 
que estas fuesen “principalmente productoras de materias 
primas, compradoras de tela y de productos textiles 
manufacturados” (Cruz, 1996, p. 102). 

Materialidades y técnicas en detalle 

Este poncho del siglo XVIII perteneciente al ámbito 
virreinal andino, está conformado por tres franjas de tejido 
en ligamento tafetán, confeccionado en telar indígena 

de cuatro palos, en algodón hilado a mano y teñido en 
hilado. Estas franjas fueron tejidas entre sí previo a la 
ejecución del bordado. Como se señaló anteriormente, 
el algodón utilizado en la elaboración del tejido base es 
probablemente de origen americano, recurso abundante 
en la zona desde tiempos precoloniales (Solórzano, 2021). 
En todo su contorno lleva un galón tejido en lana e hilos 
metálicos entorchados.

La decoración del poncho fue principalmente ejecutada 
por el uso del bordado como técnica suplementaria de 
ornamentación en los textiles. Estos espléndidos adornos 
denotan la experticia de artesanos bordadores que bien 
podrían haber sido de origen chino o indígenas de la 
zona que hubiesen aprendido la técnica. En cuanto a su 
ejecución, los bordados fueron elaborados con hilos de 
seda de diversos colores e hilos metálicos plateados y 
dorados. En la mayoría de los bordados de seda se usó 
punto de satén, y se pueden encontrar algunos detalles 
con puntada conocida como “nudo de Pekín”.

En cuanto a los exquisitos bordados de hilos de plata 
laminados y entorchados, se usaron distintas técnicas. 
Algunos son planos, y en ellos se usa hilo en forma de 
laminilla en bordados de una cara. Otros se presentan en 
relieve, en los que se puede reconocer el punto llamado 
de ladrillo. Tanto los bordados en seda como aquellos en 
hilos metálicos son de una gran riqueza y calidad, dando 
esplendor a la prenda y una gran belleza estética que la 
hace resaltar sobremanera en la colección de textiles del 
Museo Histórico Nacional. 

2- “….the embroidery had likely been done in China, commissioned for this garment, which may have been fitted with its neckline and completed as a poncho once it 
arrived in Lima. In other cases, garments were constructed first, then sent to China to be embroidered. After Philip V, king of Spain (r.1700-1746), adopted the French 
Bourbon style of wearing elaborately embroidered waistcoats and breeches, the fashion took hold in the Spanish colonies as well. This prompted the observation 
that in Mexico 'great men, many of them…, send their garments to China… to be embroidered.' In addition, Asian craftsmen were brought to Mexico and Peru to 
execute specialized work not only in textiles but also in other decorative arts, including painted screens and furniture. (Traducción del autor), Phipps, op. cit. p.36.



78

El poncho en América: algunos usos y significados

Este tipo de prendas, de gran lujo e intrincados diseños, 
era utilizado principalmente por hombres, en diversas 
festividades y celebraciones públicas durante la Colonia, 
especialmente en procesiones del Corpus Christi o en 
eventos de carácter político, como la llegada al continente de 
importantes peninsulares o la conmemoración de la muerte 
de monarcas españoles (Phipps, 2004). Esta amplia pieza 
textil se transformaba en el lienzo perfecto para denotar 
riqueza y poder, al adornar con suntuosidad el cuerpo 
humano y también otorgar un cierto cosmopolitismo. 

En el caso de este poncho, su ostentoso exotismo (Phipps 
et al., 2004) investía al usuario con gloria y honor. En los 
hombros del portador se posaba un pequeño mapamundi 
compuesto por flores, animales, personas y seres mitológicos 
provenientes de diversos contextos naturales y culturales. Bajo 
este fastuoso adorno textil, el hombre de élite, vestía según 
el canon europeo de impronta francesa, añadiendo nuevas 
referencias al vestuario masculino colonial. 

La historiadora Isabel Cruz declara el amplio alcance de este 
tipo de prenda-símbolo, 

el uso del poncho fue uno de los testimonios fundamentales 
del proceso de aculturación en el vestuario, susceptible de 
sintetizar y de aunar las prerrogativas del individualismo y 
la pertenencia a una colectividad, la praxis de la utilidad y 
el vuelo estético, fundidos en la confección artesanal. (Cruz, 
1996, p. 147)

Esta clase de indumentaria, definida principalmente como 
un textil de forma rectangular, abierto a los costados y con 
un orificio para pasar a cabeza, fue ampliamente utilizada 

durante el periodo colonial por sujetos de todo estrato social. 
Identificada por su uso y utilidad, su estilo y ornamentación 
fue mutando en el largo periodo histórico en que ha sido 
utilizada. De sus orígenes no hay acuerdo entre las y los 
investigadores, pero sí hay consenso de su gran importancia y 
diversidad en todo el continente americano hasta la actualidad, 
conformando “el patrimonio cultural de nuestros pueblos” 
(Corcuera, 1999, p. 20). Se han elaborado ponchos de toda 
materialidad y diseño, para todo tipo de climas y territorios 
siendo especialmente favoritos en Chile, considerada como la 
“patria del poncho” (Montell, 1925).

Su extensivo uso en la sociedad virreinal chilena, cuya 
descripción empieza a ser clara recién en la segunda mitad 
del siglo XVII (Alvarado y Guajardo, 2010), fue registrado 
por reconocidos cronistas del período, como Alonso de 
Ovalle (Alvarado y Guajardo, 2011), Diego Rosales y el 
naturalista Juan Ignacio Molina. Sin embargo, serían los 
españoles Jorge Juan y Antonio de Ulloa, quienes en 1794 
y según Cruz, harían la más exacta descripción de los 
ponchos usados por los habitantes de Concepción, “tan 
rica en detalles que casi permitiría fabricarlos nuevamente, 
ateniéndose a la pura letra” (Cruz, 1996, p. 67). Aquí un 
extracto de este relato vestimentario: 

Un ropaje de suyo tan sencillo, y uniforme distingue las 
personas, y sus calidades: pues según la obra que tiene, 
así es su costo: en unos de abrigo, en otros de decencia, y 
en otros de gala; y los hay de todos precios desde cuatro, 
o cinco pesos hasta ciento, y cincuenta, o doscientos: su 
diferencia consiste en la fineza del tejido, y realce, y calidad 
del bordado, que los guarnece, o en las labores primorosas, 
que adornan, y hermosean la tela, las cuales son comunes 
en todos, a excepción de aquellos, que se hacen para bordar: 
su materia es lana, y los indios los que los fabrican con un 



79

doble tejido: la mayor parte de ellos tienen el campo azul, 
y labores azules, y coloradas, y también de otros colores. 
(Ulloa y Juan, 1748, p. 307)

Además de destacar la ubicuidad de esta prenda en nuestro 
país, los viajeros hispanos dieron cuenta de que el poncho era 
utilizado por prácticamente la totalidad de la población: 

…aquella gente pobre, o de la campaña, a quienes llaman 
guasos, no los dejan más que para dormir; ni les estorba 
para hacer cualquier trabajo, porque terciando los dos 
costados sobre los hombros, o echando por encima de ellos la 
falda delantera a las espaldas, les quedan libres los brazos, y 
desembarazado todo el cuerpo. (Ulloa y Juan, 1748, p. 307)

Esta prenda seguiría siendo descrita a lo largo de todo 
el siglo XVIII en aquellos intentos por caracterizar a la 
indumentaria de nuestro país, incluyendo los relatos de 
los franceses Amédée François Frézier y La Pérouse. En la 
joven República, el poncho también llamaría la atención de 
nuevos observadores, ya que esta pieza textil, según Isabel 
Alvarado y Verónica Guajardo (2011), se había convertido 
en una prenda distintiva del chileno, siendo la mayor parte 
de estos tejidos elaborados por mujeres y usados tanto 
por señores, indígenas, campesinos y pueblerinos, solo 
diferenciados por la riqueza de la tela y la ornamentación 
(Alvarado y Guajardo, 2011). En el año 1822, la inglesa María 
Graham dio cuenta de la fuerte asociación entre el poncho 
y la cultura ecuestre, relación que también fue ampliamente 
representada visualmente en los albores de la nación: 

Cuando el chileno monta a caballo, cosa que hace cada vez 
que la ocasión se le presenta, usa como abrigo el poncho, 
que es una prenda de vestir exclusiva de la América del Sur: 
es un pedazo de paño cuadrado con una abertura en el 

centro, lo bastante ancho para dejar que pase la cabeza, 
y en particular es muy conveniente para andar a caballo, 
porque deja los brazos libres y proteje completamente el 
cuerpo. (Graham, 1916, p. 168) 

También en Chile, los mapuche, como excelsos jinetes, serán 
notorios usuarios de ponchos de lana, conocidos como makuñ. 
Estos son confeccionados únicamente por mujeres para 
maridos, hijos o yernos, y en ellos se colocan íconos que dan 
cuenta de la posición social de estos hombres en la estructura 
social indígena (Alvarado y Guajardo, 2011). En el siglo XX 
esta prenda fue adquiriendo nuevos significados culturales y 
políticos, asociándose con huasos y hippies, y todavía sigue 
siendo hasta nuestros días una pieza fundamental del clóset 
de los y también, las chilenas. 

En el siguiente apartado exploraremos el universo iconográfico 
de esta prenda. Se analizarán las distintas figuras que la 
adornan para descifrar parte de sus significados y su relación 
con las culturas que le dieron origen.



80

Poncho 
Autoría desconocida

Ámbito virreinal 
andino, siglo XVIII

Algodón tejido a telar, bordado 
con hilo de seda y metálico

180 x 136 cm 
Donación 

Carmen Quiroga, 1873
MHN 3-32686



81



82

Hombre

Entre los múltiples bordados, es posible apreciar una pareja, perteneciente al estrato alto 
de la sociedad virreinal. El pelo de color amarillo indica que son individuos de ascendencia 
europea, ya que según Elena Phipps (2004), andinos nativos hubiesen sido representados 
con cabellos oscuros. Tanto la figura masculina como femenina (esta última explicada en 
el cuadro siguiente) visten indumentaria de influencia principalmente francesa, propia de 
mediados del siglo XVIII. Es interesante poner de manifiesto la opulencia de las élites 
peruanas durante el periodo, consideradas en la época uno de los grupos sociales más 
ricos del mundo. Los hombres bordados están vestidos con las últimas tendencias definidas 
por el uso de la casaca; una chaqueta larga sin abrochar que iba extendiéndose sobre las 
rodillas con amplios bolsillos y colas, que contaba con voluminosos puños doblados sobre 
las mangas, aquí elaborados en lujoso hilo metálico (Gámez, 2022). Debajo de este abrigo 
y totalmente abotonada, se usaba la chupa, luego calzones estrechos en las piernas, medias 
de seda ornamentadas, y zapatos con hebillas. Sobre la cabeza, un sombrero de ala ancha, 
elaborado en fieltro o cuero ribeteado con plumas. 

Mujer

La figura femenina también representa una mujer muy sofisticada, sobre todo si 
apreciamos que su traje está elaborado mayormente con diversas técnicas de bordado en 
metal plateado y dorado. Su vestido no es una copia idéntica de los modelos foráneos que 
determinaban las modas occidentales durante el periodo; por el contrario, su indumentaria 
de carácter local (Beltrán-Rubio, 2022), distaba de imitar a cabalidad la utilizada por las 
cortes europeas. En primer lugar, la falda de las mujeres en Sudamérica era mucho más 
corta y dejaba entrever, de manera escandalosa según moralistas y autoridades eclesiásticas, 
los tobillos y las pantorrillas (Cruz, 1996). Esta innovación autóctona iría acentuándose y, en 
la medida que fue avanzando el siglo, las faldas se englobarían mostrando las piernas como 
nunca antes en la historia de las modas femeninas. Esta variación tan original de parte de 
las mujeres americanas se dejó atrás con la independencia de las colonias, instalándose 
nuevamente, por lo menos por un siglo más, la adaptación rigurosa de estilos europeos. 



83

Hombre follaje

Los orígenes de este motivo decorativo están inspirados en la tradición renacentista 
italiana, especialmente en aquellas representaciones simbólicas de motivos grotescos, que 
posteriormente se trasladaron a la iconografía cristiana. 

Se cree que su abundante incorporación, principalmente en la pintura mural de iglesias, en 
la platería y en la producción textil del ámbito virreinal peruano, habría surgido tras la llegada 
y circulación de un gran repertorio de seres y animales fantásticos que eran reproducidos 
frecuentemente en libros y grabados flamencos del siglo XVI (Flores, et al., 1991).

El “hombre follaje” o “mujer follaje”, conjuga, como dice su nombre, lo humano y lo 
vegetal. Según algunos autores correspondería a una variante de la sirena, razón por la 
cual también se le ha denominado coloquialmente como “sirena verde” (Esteras, 2004). 
Se le representa con cabeza y torso humanos, pero con sus extremidades convertidas en 
vegetación, ya sea en plantas u hojas de formas estilizadas, las que a menudo toman la 
figura de una o dos colas en la zona inferior, como se puede apreciar en los cuatro motivos 
presentes en el poncho. 

En este poncho, el “hombre follaje” se ubica como contraparte y complemento de la 
sirena o mujer-pez, dualidad que también se aprecia en la combinación hombre-mujer y 
león-puma. 

Sirena musical 
(Colaboración de Amparo Fontaine Correa)

Tras la conquista del "Nuevo Mundo", aumentaron notablemente los relatos 
sobre avistamientos de sirenas. Paralelamente, en el mundo andino proliferaron sus 
representaciones, las cuales se pueden interpretar de múltiples formas. Algunos historiadores 
atribuyen su origen a la superposición de cosmovisiones europea e indígena, señalando la 
posible existencia de deidades similares en el lago Titicaca (Gisbert, 1980), mientras otros 
destacan la implantación de la tradición iconográfica medieval (Vila da Vila, 2016) y la 
cosmología platónica (Rodríguez, 2007), donde las sirenas cantaban en las esferas celestes 
simbolizando la armonía del universo. Estas criaturas suelen encarnar los poderes mismos 
de la música, más allá de su asociación con los peligros marítimos y el placer carnal. 

Asimismo, las cuatro sirenas que aquí tocan vihuelas o guitarras barrocas –o quizás 
charangos–, animan una escena de música y baile, y hacen danzar a humanos y felinos 
feroces. Vistiendo tocados indígenas y sin rasgos sexuales acentuados, cada sirena musical 
está emparejada con otra posiblemente masculina de cola bífida; quizás una versión marina 
del hombre follaje. A la vez europeas, asiáticas y andinas, las sirenas encarnan el entretejido 
de trayectorias comerciales, imperiales y materiales que componen la existencia misma de 
este poncho. 



84

León

Considerado tradicionalmente como el “rey de los animales”, el león ha sido identificado 
desde las culturas más antiguas como un animal solar de características divinas. Su imagen 
ha recibido distintas connotaciones, desde su rol de guardián de templos y ciudades, a la 
encarnación de la figura de Jesucristo, e incluso como la representación del mal en el relato 
bíblico de las luchas de Sansón y David (Martínez, 2013; Cruz, 2019). 

Posiblemente su apariencia imponente, gran tamaño, su exuberante melena en el caso 
del macho y fuerte rugido lo han vinculado con atributos comúnmente asociados a la 
masculinidad, a la fuerza, el poder, la valentía, la victoria y la autoridad, convirtiéndolo 
en un símbolo frecuente de la nobleza y, por ende, en un motivo muy usado en la 
heráldica europea.

En el textil, la arquitectura decorativa y la platería, así como otras manifestaciones 
artísticas, es uno de los animales más utilizados. En este poncho colonial, podemos ver 
la representación de cuatro leones rampantes con lenguas salientes y provocadoras, en su 
mayoría de color rojo, colmillos prominentes, así como garras largas y amenazantes. Cada 
uno de estos felinos se encuentra enfrentando a un puma, la versión andina del león y 
símbolo de la identidad americana.

Puma

El puma, nativo de los Andes, también conocido como león de montaña o león 
americano, habita una amplia zona desde el sur de Alaska y noroeste de Canadá hasta el 
estrecho de Magallanes. 

Probablemente, su extensa presencia lo ha convertido en un motivo común en ciertas 
culturas del continente americano, de gran importancia simbólica y espiritual. Caracterizado 
por su fuerza, agilidad y sabiduría, su imagen se ha asociado con el mundo terrenal 
y la naturaleza. También habría constituido una representación de poder en el Imperio 
inka, por eso, tal vez, algunos cronistas españoles relatan que en ciertos rituales algunos 
indígenas se vestían con su piel para asumir la identidad de este animal. Ya en el siglo 
XVIII aparece como un símbolo de la identidad americana (Cruz, 2019), como se muestra 
en este poncho, donde se representa de pie enfrentado al león, símbolo de la monarquía 
y soberanía española. 

A diferencia de este último, aquí el puma aparece sin garras ni colmillos, entregando 
una imagen mucho más apacible. Es posible que esto se deba, en parte, a su incapacidad 
de rugir, característica que lo diferencia de otros felinos. Parece haber existido, en cambio, 
un gran interés por acentuar su órgano sexual masculino, como forma de destacar la 
virilidad y fecundidad del puma y, por qué no, de las tierras en donde este habita. 



85

Vizcacha

Esta especie de roedor herbívoro, parecido a una liebre, habita la pampa y las zonas 
cordilleranas que actualmente comprenden el extremo sur de Perú, la región central de 
Bolivia, la zona occidental de Argentina y casi todo Chile. 

Su fino y suave pelaje fue altamente valorado en el ámbito virreinal andino, siendo 
usado en la vestimenta de la nobleza indígena y posteriormente en prendas de lujo, como 
una forma de variar los colores de los finos textiles (Phipps et al., 2004). Su color casi 
siempre es gris ceniza o café.

En la mitología andina las vizcachas tienen un rol intermediario entre los dioses y 
los humanos. De acuerdo con algunos autores, habría sido su habilidad para sobrevivir 
en zonas inhóspitas lo que llevó a que los pueblos andinos les asignaran características 
sobrenaturales. También se cree que cuando aparecen representadas en los textiles, juegan 
un rol protector para quien porta la pieza.

Aunque la vizcacha es claramente un motivo distintivo de las producciones indígenas 
locales, su frecuente incorporación en numerosos textiles, mobiliario y platería hasta el 
siglo XVIII, podría deberse también a la imitación y apropiación de la figura del conejo, 
imagen muy recurrente en grabados y obras europeas.

Vicuña moteada

Al igual que la vizcacha, la vicuña es autóctona de la zona andina. Es uno de los 
dos camélidos silvestres que existen en Sudamérica y el de menor tamaño. Habita 
principalmente en el Altiplano andino, pudiendo ser hallada a más de 3.500 m de altura 
sobre el nivel del mar. 

La vicuña es uno de los camélidos andinos de pelo más fino, por lo que su pelaje fue 
muy utilizado y especialmente valorado por tejedores indígenas. Era también cazada por 
los inkas como alimento e incluso para ser usada en sacrificios, tal como relata el padre 
jesuita Ludovico Bertonio en 1612, a propósito de la ceremonia de investidura denominada 
Paucary Uaray (Phipps et al., 2004). 

En el poncho se le representa en compañía de otros animales de origen local y europeo, 
tales como vizcachas, perros y caballos. De colores beige o café chocolate, las vicuñas 
están representadas con pintas claras u oscuras en todo su cuerpo. Una característica que, 
si bien ha sido registrada en otros textiles andinos, no tiene relación con el aspecto físico 
de este animal. Al respecto, algunos autores plantean que esto podría corresponder a una 
interpretación del ciervo moteado, muy común en el territorio asiático.



86

Perro

En diversas mitologías y religiones, el perro ha sido considerado como un guía espiritual 
entre las esferas de la vida y la muerte. En el simbolismo cristiano se le asocia a la guía del 
rebaño, transformándolo en un “pastor de las almas”. En otras ocasiones, sin embargo, se 
le ha relacionado con el pecado y la codicia (Cruz, 2019). 

En el imaginario surandino, no obstante, presenta características más bien positivas, 
imagen que contrasta con la del perro europeo, empleado por los conquistadores como 
animal de guerra que debía atemorizar a las y los indígenas (Salas, 1986).

De los cuatro perros representados en el poncho, dos de ellos llevan collar, característica 
que nos habla de su domesticación. Este tipo de representación en realidad no es inusual; 
existen registros tempranos de mosaicos de la antigua Pompeya, que datan de mediados 
del siglo I a. C., y que muestran imágenes de perros con collar y correa. 

De apariencia amigable, largas colas y grandes orejas, los perros que aquí están 
representados aparecen en torno a otros animales, probablemente en lo que podría ser 
una escena de caza. Solo un perro muestra sus dientes y colmillos, posiblemente como 
indicador de la ferocidad que este animal podía alcanzar.

Caballo

Junto con Colón, llegaron los caballos a América. Se ha señalado que, en un comienzo, 
estos habrían despertado mucho asombro entre las y los indígenas, posiblemente por su 
imponente tamaño y el fuerte sonido de su relincho. Su posterior uso durante la conquista 
española como arma de batalla, los convirtió en animales que por sobre todo infundían 
temor. Ya sea a causa del miedo o la fascinación, fueron admirados y divinizados, y 
posteriormente también domados por los mismos pueblos prehispánicos.

Desde las primeras apariciones pictóricas de caballos salvajes en las cuevas del Paleolítico, 
estos animales han sido representados ampliamente, siendo también muy frecuentes en 
todas las artes del surandino. Son símbolo de fuerza, virilidad, valentía, nobleza, victoria 
y buena suerte. Frecuentemente se les vincula a la guerra por su larga participación como 
animales de carga, transporte y defensa (Salas, 1986). En las narraciones de la Edad Media, 
muchas veces son los caballos quienes previenen a sus jinetes de los peligros, adquiriendo 
un sentido protector (Cruz, 2019).

Por la presencia de montura, riendas y estribos, se puede pensar que los caballos aquí 
representados no son libres, sino que han sido domados por el humano y posiblemente 
utilizados para la caza de otros animales más pequeños, como vizcachas y vicuñas. 



87

Águila bicéfala coronada 

El águila bicéfala es un motivo presente en la iconografía de muchas culturas como 
emblema solar, de poder, sabiduría y dualidad. Desde el siglo X comienza a incorporarse 
en la heráldica de los imperios europeos, y a partir del siglo XVI se convierte en emblema 
de la dinastía de los Habsburgo, como símbolo de su poderío y de la unión de la monarquía 
hispánica y el Imperio. 

Aunque su presencia comenzó como una manifestación de fidelidad a la Corona, 
posteriormente continuó siendo utilizada por sus posibilidades decorativas. En general, 
se representa a un águila de frente, con dos cabezas de perfil coronadas, mirando en 
direcciones opuestas y con alas extendidas.

En América, su presencia habría sido paralela a la de Europa. Para la cosmovisión 
indígena, estarían asociadas a los conceptos de dualidad y orden del mundo (Gómez, 2012). 
Asimismo, algunas veces tomarían la fisionomía de aves como el chajá y el cóndor. 

Si bien en este poncho las águilas se condicen con las características físicas de estas 
aves, como el pico corto y ganchudo, llama la atención la multiplicidad y vivacidad de 
los colores presentes en su plumaje, más semejantes a las representaciones del mítico ave 
fénix, cuestión que permitiría dar cuenta de una marcada influencia asiática. 

Granada con ave

Aunque no es originaria de América, su introducción por parte de España permitió 
su producción y adaptación local, ya habiendo registros de su presencia a inicios del 
siglo XVII. 

Junto a la piña y las uvas, aparece como un motivo común en diferentes objetos del ámbito 
virreinal andino. Por fuera, el fruto está compuesto por una cáscara globular rematada con 
una corona de tonos dorados, mientras que en su interior conserva numerosos granos 
carnosos de un rojo brillante. 

Además de ser un motivo elegido por sus posibilidades ornamentales, su representación 
ha estado asociada con diversos significados relacionados con la fertilidad y la abundancia. 
Puede ser encontrada, por ejemplo, como atributo de Juno, la diosa romana del matrimonio 
y la fertilidad, o en representaciones de Venus. 

Una variante en su representación es la de aves picoteando granadas. Desde una lectura 
cristiana, esto simbolizaría el “árbol de la eucaristía”, donde las semillas de la granada 
significan la sangre y el cuerpo de Cristo (Esteras, 2004). Esta lectura coincide con el relato 
de Garcilaso de la Vega quien, en 1601, describe cómo en Perú el fruto era acarreado en el 
anda junto con el Santísimo Sacramento, durante la procesión del Corpus Christi.



88

Bibliografía 

Alegría, L., Rueda, H. y Delgado, F. (2022). Arqueología de una exhibición. La 
Exposición del Coloniaje 1873. Museo Histórico Nacional. 

Alvarado, I. y Guajardo, V. (2010). Informe Final Proyecto Faip 2010: El poncho 
evolución y permanencias: el caso de la Colección de Ponchos y 
Mantas del Museo Histórico Nacional.

Alvarado, I. y Guajardo, V. (2011). Mantas y mantos. Cubrir para lucir. Museo 
Histórico Nacional. 

Beltrán-Rubio, L. (2022). Cuerpos, moda y género en el Virreinato de la 
Nueva Granada. Un estudio a partir de la pollera y el faldellín. En 
Miradas, Revista de Historia del Arte y la Cultura de las Américas 
y la Península Ibérica, (5), 31 - 52. https://doi.org/10.11588/
mira.2022.1.87784. 

Bonialian, M. (2016). El Galeón de Manila y el comercio entre Filipinas, 
México y Perú en la época colonial. En Catálogo de la exposición: 
Tornaviaje, la nao de China y el barroco en México 1565-1815 (pp. 
38-43). Museo Internacional del Barroco, Museo Franz Mayer. 

Corcuera, R. (1999). Ponchos de las tierras del Plata. Verstraeten Editores. 
Fondo Nacional de las Artes. 

Cruz, I. (1996). El traje: transformaciones de una segunda piel. Ediciones 
Universidad Católica.

Cruz, I. (2019). Animales simbólicos en el arte virreinal surandino. Colección 
Joaquín Gandarillas Infante. Pontificia Universidad Católica de 
Chile.

Esteras, C. (2004). Aculturation and Innovation in Peruvian Viceregal 
Silverwork. En E. Phipps, J. Hecht y C. Esteras (Eds.), The Colonial 
Andes. Tapestries and Silverwork (pp. 338-240). The Metropolitan 
Museum of Art. 

Fine Arts Museums of San Francisco (s.f.). Man’s poncho, 18th century. https://
www.famsf.org/index.php/artworks/mans-poncho 

Flores, J., Kuon, E. y Samanez, R. (1991). De la Evangelización al Incaismo. 
La pintura mural del Sur Andino. Histórica, 15(21), 65 – 203.

Folch, D. (2013). El Galeón de Manila. En C. Brasso (Coord.), Los orígenes de 
la globalización: El Galeón de Manila (pp. 9-30). Biblioteca Miguel 
de Cervantes.

Gámez, A. (2022). Painting and Dress in New Spain. En R. Granados (Ed.), 
Painted Cloth. Fashion and Ritual in Colonial America. Blanton 
Museum of Art.

García-Abásolo, A. (2013). Españoles y chinos en Filipinas. Los fundamentos 
del comercio del Galeón de Manila. En F. Iñesta, F. Lorenzana 
y F. Mateos, España, el Atlántico y el Pacífico. V Centenario del 
descubrimiento de la mar del Sur (1513-2013) (pp. 9-29). XIV 
Jornadas de Historia en Llerena, Llerena, Sociedad Extremeña de 
Historia. 

Gisbert, T. (1980). Iconografía y mitos indígenas en el arte. Editorial Gisbert y 
CIA.

Gómez, A. (2012). El águila bicéfala y la configuración mitológica Otomí de 
San Pablito. Estudios De Cultura Otopame, 8(1), 107 – 125. 

Graham, M. (1916). Diario de su residencia en Chile (1822) y de su viaje a 
Brasil (1823). Editorial América. 

La Barbinais Le Gentil, G. (1728). Nouveau voyage autour du monde. Tome 2. 
Pierre Mortier.

Martínez, J. (2013). La imagen del león al servicio de la representación del 
poder en las escaleras del renacimiento español. Emblemata, 19, 
375 – 392.  

Montell, G. (1925). Le Vrai poncho, son origine postcolombienne. Journal de la 
Société des américanistes, Nouvelle Série, 17, 173-183. 

Ollé, M. (2022). Islas de plata, imperios de seda. Juncos y galeones en los 
Mares del Sur. Acantilado.

Phipps, E. (2014). The Iberian Globe. Textile traditions and trade in Latin 
America. En A. Peck (Ed.), Interwoven Globe: The Worldwide Textile 
Trade, 1500-1800 (pp. 28-45). The Metropolitan Museum of Art.

Phipps E., Hecht J. y Esteras C. (Eds.) (2004). The Colonial Andes. Tapestries 
and Silverwork, 1530-1830. The Metropolitan Museum of Art.

Phipps, E. (2004). Garments and Identity in the Colonial Andes. En E. Phipps, 
J. Hecht y C. Esteras (Eds.), The Colonial Andes. Tapestries and 
Silverwork (pp. 17-39). The Metropolitan Museum of Art.

Rodríguez, M. (2007). La música de las sirenas. Cuadernos de Arte e 
Iconografía, Tomo 16, (32). 333 – 356 Fundación Universitaria 
Española.

Salas, M. (1986). Las armas de la Conquista de América. Editorial Plus Ultra.
Solórzano, M. (2021). Textiles y usos litúrgicos en la Iglesia colonial 

hispanoamericana. Reseña del libro Clothing the New World 
Church: Liturgical Textiles of Spanish America, 1520-1820. 
Allpanchis, (88), 301 – 309. https://doi.org/10.36901/allpanchis.
v48i88.1328 

Vicuña Mackenna, B. (1873). Catálogo razonado. Exposición del Coloniaje. 
Imprenta del Sud-America, de Claro i Salinas. 

Vila da Vila, M. (2016). El legado clásico y medieval en las sirenas de Charcas. 
Classica Boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios 
Clásicos, (7). 63 – 96. Editorial Marigalante. 

Ulloa, A. y Juan, J. (1748). Relación histórica del viaje a la América Meridional 
hecho de orden de S. Mag. para medir algunos grados de meridiano 
terrestre y venir por ellos en conocimiento de la verdadera figura y 
magnitud de la Tierra. Tomo III, Libro II. Por Antonio Marín.



89



90



91

CAPÍTULO V: 

Patrimonio a tres voces



92

Este capítulo presenta los resultados de un ejercicio 
curatorial de lectura colectiva, orientado a renovar las 
miradas sobre las colecciones que serán parte del recorrido 
de las nuevas salas de exhibición. Esta iniciativa titulada 
Patrimonio a tres voces consistió en estudiar veinte objetos 
patrimoniales que forman parte del Horizonte 3, para ser 
interpretados bajo la mirada de académicos externos, 
representantes de instituciones culturales y la ciudadanía. 
Estas piezas fueron seleccionadas a partir de sus valores 
históricos y simbólicos, su tipología, materialidad, 
producción y novedad. 
 
Entre los académicos se invitó a especialistas externos 
asociados a la historia, historia del arte, antropología, 
patrimonio cultural y cultura material. Así también, 
contamos con la participación de representantes de distintas 
instituciones culturales, públicas y privadas, de Santiago y 
regiones. La ciudadanía, por último, participó por medio de 
una convocatoria abierta que se difundió a través de redes 
sociales y prensa escrita. 

Los resultados fueron sorprendentes, pues el cruce 
de lecturas de un mismo objeto abrió múltiples 
interpretaciones sobre la historia, la trayectoria crítica de 
cada pieza y la memoria, potenciando el vínculo del MHN 
con las distintas comunidades, e incluyendo sus voces en 
el trabajo con las colecciones. 

This chapter presents the results of a curatorial exercise 
focused on collective reading, aimed to renew the 
perspectives on the collections that will feature in the 
new exhibition halls. This initiative, titled Patrimonio a 
tres voces (Heritage in Three Voices), involved studying 
twenty heritage objects that are part of Horizon 3. These 
objects were interpreted through the lenses of external 
academics, representatives of cultural institutions, and 
members of the public. The pieces were selected based 
on their historical and symbolic importance, typology, 
materiality, production, and uniqueness. 

The invited academics included specialists in history, 
art history, anthropology, cultural heritage, and material 
culture. Representatives from various cultural institutions, 
both public and private, participated, coming from Santiago 
and other regions. Additionally, citizens contributed 
with their perspectives through an open call that was 
communicated via social media and the written press.

The results were surprising, as the convergence of readings 
about the same object opened up multiple and rich 
interpretations concerning history, the critical trajectory 
of each piece, and memory. This process reinforced the 
connection between the MHN and various communities, 
allowing their voices to be included in the work with the 
collections. 

Heritage in Three Voices Patrimonio a tres voces



93

Los expertos elaboraron una mirada analítica de cada 
objeto, describiendo sus contextos y significados 
vinculados a sus autores y la sociedad que los produjo; 
los representantes de las instituciones dieron nuevas 
interpretaciones, desde sus áreas de conocimiento, las 
temáticas de sus instituciones y, en ocasiones, desde los 
territorios de los que provienen. Por su parte, la ciudadanía 
mostró su experiencia individual y a veces colectiva con 
esos objetos, abriéndose así a un proceso de memoria que 
revela vínculos afectivos con lo material. 

Las siguientes páginas son fruto de este cruce de voces, 
con el cual el MHN da continuidad a un trabajo abierto que 
esperamos enriquezca los diversos saberes y experiencias, 
y acerque este patrimonio a la ciudadanía. 

The experts developed an analytical perspective on each 
object, describing the contexts and meanings associated 
with their creators and the societies that produced 
them. Representatives of the institutions offered new 
interpretations, based on their areas of expertise, the 
themes relevant to their institutions, and, in some cases, 
the territories they come from. Meanwhile, citizens shared 
their personal and sometimes collective experiences with 
these objects, initiating a memory process that reveals 
emotional connections with the material itself. 

The following pages are the result of this exchange of 
voices. Through this collaboration, the MHN aims to 
continue its ongoing work to bring this heritage closer to 
the public and to enrich its diverse body of knowledge 
and experiences.



94

Virgen de la Merced con donantes
Autoría desconocida
Ámbito virreinal andino, ca. 1760
Óleo sobre tela
80 x 61,5 cm 
Donación Fernando Márquez de la Plata, 1930
MHN 3-2301



95

Soy un descendiente de la familia López, de 
Isla de Maipo, pueblo abrasado por aguas del 
río Maipo.

Vivíamos en Santiago, pero nuestras visitas 
allá eran en vacaciones. La asistencia a la iglesia 
era asidua y yo la admiraba por sus imágenes 
del vía crucis y por la imagen de la Virgen de 
las Mercedes, que el pueblo la había investido 
como su patrona.

El 24 de septiembre de 1899, una lluvia 
torrencial cayó sobre el pueblo; tan intensa que 
el torrente del río se convirtió en caudaloso, 
horadando sus débiles defensas. 

Llegaron trabajadores a reforzar las riberas 
más comprometidas, especialmente La Puntilla, 
ubicada a 10 km del villorrio. Todos colaboraron 
en las tareas de contención de las aguas. Los 
esfuerzos fueron vanos y las aguas se salieron 
del cauce, anegando campos productivos.

Unos huasos que oraban en la iglesia 
pidiendo un milagro, discurrieron llevar 
a la Virgen al sector más comprometido. 
Montando sus pingos la llevaron en sus sillas 
por kilómetros hasta La Puntilla. Sin galopar 
para no dañarla, pero sí al trote rápido, llegó la 
Virgen antes que cedieran las defensas.

Las oraciones se imponían contra el ruido 
del torrente, los cánticos retumbaban entre los 
cerros de alrededor.

La oscuridad empezó a despejarse, 
apareciendo la luna más brillante que nunca, 
iluminando la escena. El torrente se encauzó 
con la fuerza de los rezos que crecían en 
intensidad. Volvió la normalidad, hincándose 
todos ante el milagro de la Virgen.

Desde esa fecha, cada domingo después 
del día 24 de septiembre, la Isla de Maipo 
se engalana para celebrar este añejo 
acontecimiento. Se hace una procesión por sus 
calles con la Virgen de la Merced llevada en 

hombros por los miles de fieles.

Julio Sáenz López 
Pensionado, 80 años

Como conservadora-restauradora tengo 
el defecto profesional de mirar muy de cerca 
las pinturas y fijarme particularmente en sus 
deterioros o alteraciones. Al observarla de 
cerca, se puede ver claramente la textura de la 
tela sobre la que está pintada, los hilos verticales 
y horizontales que forman la trama; se pueden 
ver abrasiones, pequeños faltantes de pintura 
que se producen por roce justamente en las 
partes altas de estos hilos. También se ven 
algunas reintegraciones cromáticas, rigatino 
cuando se hace con líneas muy finas, como 
las que se observan en algunas zonas de la 
túnica y manto de la Virgen; con puntillismo, 
como la parte superior del cielo. Todo esto nos 
habla de una obra que ha sido restaurada con 
anterioridad. 

Observo también líneas horizontales 
con cierto ritmo de distancia, como fisuras 
horizontales, y en la parte superior e inferior, 
una especie de borde de tela. Al ver esto, se me 
viene a la mente una obra de José Gil de Castro 
que restauramos hace algunos años, Virgen de 
la Merced con San Pedro Nolasco y San Ramón 
Nonato, que también tenía deformaciones 
y fisuras horizontales y conservaba en gran 
parte del borde un ribete de tela de color 
rojizo pespunteado con hilo. Se trataba de una 
pintura de enrollar cuyo objetivo era facilitar 
su traslado por parte de sus dueños; una 
pintura que tenía un carácter religioso y de 
devoción privada, más allá de su valor estético 
e histórico. Quizás esta pintura originalmente 
tenía esta función que con el tiempo se perdió 
y se transformó en un “cuadro” como lo vemos 
hoy expuesto.

Angela Benavente Covarrubias 
Directora (S) del Centro Nacional 
de Conservación y Restauración

Esta pintura donada en 1930 al MHN por 
Fernando Márquez de la Plata Echeñique, 
fue parte de su colección de muebles, trajes 
y artefactos, conservados en su casona de 
Apoquindo en la comuna de Las Condes. Carlos 
Ruiz-Tagle recuerda que en la casa había un aire 
extraño, ligado a ritos orientales; el enorme hall 
central estaba poblado de sarcófagos egipcios, 
vitrinas con piedras sacadas de excavaciones 
arqueológicas y retratos ancestrales. Es muy 
probable que esta pintura haya sido parte de 
esa serie, considerando que Márquez de la Plata 
era un estudioso del arte colonial y el origen 
de las costumbres de la sociedad chilena. 

La Virgen de la Merced con donantes fue 
un modelo ampliamente difundido durante 
el siglo XVIII y principios del XIX. Siguiendo 
la tradición iconográfica mariana, vemos 
a pequeños ángeles sosteniendo el manto, 
símbolo de misericordia y protección. Al centro 
de su hábito blanco se exhibe el escudo de 
la orden mercedaria. En la mano derecha, la 
Virgen porta un escapulario y en la izquierda 
unos grillos, atributos de su advocación y la de 
los santos fundadores de la orden, san Pedro 
Nolasco y san Ramón Nonato. Los donantes 
aparecen vestidos como criollos: él con casaca 
de seda amarilla y ella con falda corta en forma 
de tonelete. A pesar de que no se verifican 
firmas o rastros documentales en el cuadro, 
los investigadores coinciden en que se trataría 
de una pintura quiteña de la segunda mitad 
del siglo XVIII. La observación de sus detalles 
nos recuerda un período de transición, entre el 
ocaso del periodo colonial y el advenimiento 
del proceso de secularización que se instalará 
en las primeras décadas del XIX.

Constanza Acuña Fariña
Doctora en Historia del Arte.

Académica asociada, Facultad de Artes, 
Universidad de Chile



96

Poncho de diversos orígenes, sin datos 
precisos de trazabilidad; hecho con puntadas 
que unen culturas, mitos y leyendas, viajando 
por océanos y cordilleras. Implementa 
materiales encontrados en diversos entornos; 
una dualidad natural que mezcla la suavidad 
del algodón con la rigidez del metal; una 
conversación entre mundos que solo tiene 
sentido en este poncho. 

Esta pieza tiene tantos orígenes, como 
kilómetros recorridos e historias por 
contar; historias que probablemente nunca 
conozcamos, pero hace insinuaciones por 
medio de sus iconografías, ilustrando la realidad 
con la ficción, entretejiendo hechos y sueños, 
creando una división casi imperceptible entre 
lo que es y lo que se cree. 

¿Será eso una sirena? ¿o simplemente un 
algo amorfo en la lejanía? ¿Acaso es eso una 
historia contada al derecho o simplemente 
un fragmento espejado de otra versión? Solo 
sabemos lo que vemos con los ojos, un poncho.

Juliana Castellanos Ramelli
Diseñadora, 23 años

Desde que se exhibiera en la Exposición 
del Coloniaje de 1873, este magnífico textil 
ha planteado varios interrogantes. Se trata 
de un raro ejemplo de poncho propio de las 
élites coloniales andinas, una tipología cuya 
importancia está atestiguada por su uso como 
regalo diplomático, al punto que el virrey José 
de la Serna obsequió uno a José de San Martín 
durante la fallida conferencia de Punchauca. 

En contraste con su pertenencia a esa 
cultura protocolar andina, el excepcional 
aspecto de la pieza ha llevado a atribuirle 
un origen oriental. Sería posible identificarla 
como precedente de un proceso documentado 
con mayor claridad para el siglo XIX, cuando 
diversos talleres chinos produjeron objetos 
destinados al mercado sudamericano. 

Sin embargo, este poncho adquiere nuevos 
sentidos al compararlo con otro perteneciente 
al Museo de Arte de Lima (MALI). Ambos 
muestran la misma tela de algodón teñido 
con añil, y una distribución similar para la 
decoración bordada. Pero los motivos del 
ejemplar del MALI están realizados sobre todo 
con hilos pardos, probablemente elaborados 
con fibra de camélido, a lo que se suma un 
abigarramiento propio de los estilos “mestizos” 
que surgieron en los Andes a fines del siglo 
XVII. Así, se revelaría la capacidad de un 
mismo taller del área andina para alternar entre 
un estilo orientalista y otro propiamente local, 
aunque este último –proveniente del grutesco 
y permeado por elementos orientales– sea 
igual de cosmopolita. Aquello nos recuerda 
que, en contraste con la exigencia actual de 
autenticidad moldeada por los nacionalismos 
modernos, la mayor parte de los repertorios 
visuales andinos estaba conformada por 
imágenes que circulaban globalmente.

Ricardo Kusunoki Rodríguez
Curador de arte colonial y republicano, 

Museo de Arte de Lima

Esta vestimenta nos da pistas para 
comprender el intercambio entre Asia y las 
Américas en el siglo XVIII y, por tanto, es un 
recurso histórico muy valioso al que recurro en 
mis clases sobre China y su relación con Chile.  

Su materialidad permite acercarnos al 
intercambio transpacífico de las Américas. 
Nos llama a hacer inferencias sobre quién lo 
mandó a hacer, quién lo compró y usó, por 
dónde circuló y qué estaba sucediendo en 
ese momento. 

Hoy sabemos que en el siglo XIX cambió la 
relación de China con el mundo para siempre: 
que el dominio español desapareció de las 
Américas, así como también de Filipinas; que 
Chile buscó profundizar su relación diplomática 
y comercial con Asia, y que migrantes de 
distintos países de Asia, muchos de ellos 
chinos, llegaron a las Américas. 

Es muy probable que cuando este poncho 
estaba siendo confeccionado, Chile y las 
Filipinas se encontraban bajo el dominio 
español, mientras que, en China, la dinastía 
Qing se encontraba en su apogeo, con muchos 
de sus ciudadanos viviendo en Manila. 

El poncho sería entonces de origen filipino 
y habría sido encargado a artesanos chinos de 
Parián en Manila, respondiendo a un pedido 
desde Lima. El Parián de Manila, en palabras 
de Evelyn Hu-DeHart, puede ser considerado 
el primer barrio chino de las Américas. Como 
muestran antiguos derroteros, y este poncho 
nos recuerda, Filipinas y las Américas eran 
parte del mismo espacio de circulación. 

Hoy, que nuestra conexión con China es 
más intensa que nunca desde lo económico y lo 
político, y crece a nivel cultural, este poncho nos 
da un espacio para reflexionar sobre cómo fue 
el intercambio de las Américas con Asia en los 
siglos XVIII y XIX, y también sobre cómo es hoy.

 Maria Montt Strabucchi
Doctora en Estudios Culturales

Latinoamericanos. 
Profesora asociada, Pontificia Universidad 

Católica de Chile. Núcleo Milenio ICLAC



97

Poncho 
Autoría desconocida

Ámbito virreinal 
andino, siglo XVIII

Algodón tejido a telar, bordado 
con hilo de seda y metálico

180 x 136 cm 
Donación 

Carmen Quiroga, 1873
MHN 3-32686 02



98

Almofrej
Autoría desconocida
Chile, siglo XVIII
Cuero curtido y repujado
199 x 141 cm 
Donación Enrique Matta, ca. 1911-1915
MHN 3-2981003



99

Una preocupación del presente y del pasado 
ha estado en cómo se puede lograr el sueño 
y descanso reponedor si uno se encuentra al 
aire libre, sin cama, en medio de una travesía, 
viajando de un punto a otro, compartiendo 
con gente desconocida, en la incertidumbre 
sobre el lugar en el que sorprenda la noche 
o cuando la necesidad de descansar se vuelve 
urgente. En la actualidad tenemos sacos de 
dormir, resistentes al agua, al viento, a bajas 
temperaturas de -20 ºC, coloridos, cálidos, de 
poliéster, nylon, del tamaño de un adulto o de 
una niña o niño, de cobertura completa como 
una momia o que deja la cabeza afuera. El 
antecesor de esta tecnología sofisticada podría 
ser el almofrej. Tal vez fue una solución de 
viaje que convivió sin conflicto con la esterilla 
de totora o junquillo, con la manta de llama o 
alpaca, o con la frazada de lana de oveja que 
equipó carretas, diligencias y galeras. Como 
nunca se sabe los muchos e insospechados 
usos que la gente le puede dar a las cosas, 
el almofrej pudo usarse como base para un 
colchón relleno, como saco de dormir, como 
bolsa para guardar cosas, como un escondite 
para niños y mascotas, etc. 

Mi primera vez en un saco de dormir fue 
en una pijamada con mis amigas de cuarto 
básico, tenía once años y pasé frío y miedo 
de dormir por primera vez fuera de mi casa. 
En esa ocasión me habría gustado dormir en 
un almofrej. Me habría sentido más segura 
y divertida, metida en un objeto antiguo 
que se usó en el siglo XVIII, que podría 
ir a ver con mis amiguitas al museo para 
sorprendernos y reírnos.

Javiera Carmona Jiménez
Periodista, 51 años

Funda en que se transportaban las camas 
en tiempos de la Colonia. El material es cuero 
curtido y adobado, forrada por dentro. En la 
parte central presenta una abertura en forma 
de “I” con amarras de cuero.

Son pocos los relatos que mencionan el 
almofrej, objeto que nos lleva a la España 
musulmana, traído por los conquistadores 
a América a fines del siglo XV, y cuyo uso, 
tanto por la sociedad hispanocriolla como 
mapuche, se extendió hasta bien entrado el 
siglo XIX en Chile. 

Una descripción fue realizada por Edmond 
Reuel Smith, miembro de la expedición 
astronómica naval de Estados Unidos en 
Chile (1849-1852), quien recorrió la Araucanía 
y dio cuenta de las difíciles condiciones que 
experimentaban los viajantes, especialmente 
en las incómodas posadas. Otra referencia se 
halla en la Historia de la civilización de la 
Araucanía, de Tomás Guevara, quien señaló 
que el objeto fue utilizado por el gizol logko 
Magiñ Wenu en sus travesías, el que “sentábase 
en el extendido almofrej que guardaba su 
cama, silencioso y pensativo”.

El almofrej brindó autosuficiencia al 
permitir al viajero cargar la cama en carreta 
o a lomo de animal, y con ello asegurar el 
descanso al final de cada jornada, ya sea al 
aire libre o bajo las precarias condiciones 
higiénicas de las posadas. 

Era también un símbolo de estatus del 
viajero. No todos cargaban con un objeto 
incómodo para transportar como la cama, por 
lo que su acarreo implicaba desembolsar un 
dinero extra. 

La materialidad del almofrej aseguraba 
la protección de la cama-objeto frente a las 
condiciones de viaje y climáticas, especialmente 
la lluvia. Así, puede ser considerado un símbolo 
de adaptación material, autosuficiencia y 
estatus social.

Gonzalo Olmedo Espinoza
Investigador del Museo O'Higginiano 

y de Bellas Artes de Talca

El almofrej o almofrez era una cama 
portátil. Esta es de cuero y tiene un trabajo 
cuidadoso de repujado. ¿A quién pudo servir? 
Dos huellas documentales nos permiten 
responder, tentativamente, a esa pregunta. 
La primera de comienzos del siglo XVII, la 
encontramos en el relato que escribió Diego 
de Ocaña, un fraile español de la Orden de 
San Jerónimo que viajó por los territorios 
americanos difundiendo la devoción a la 
Virgen de Guadalupe. Ocaña viajaba “con un 
almofrez y ropa de la cama”, que le llevaban 
los indígenas que tuvieron que servirle durante 
el viaje. La segunda es de comienzos del siglo 
XVIII, y refiere a los bienes que un vecino 
de la ciudad de Santiago, José de Solís, llevó 
consigo a la cárcel de la Inquisición de Lima 
cuando fue apresado, acusado de integrar una 
“secta infernal”: “un colchón de cotense, viejo; 
una sábana de ruan; una sobrecama blanca; 
una colcha de Chiloé, de colores; un poncho 
musgo […]; tres varas de bayeta de la tierra 
verde; y un almofrej viejo”. 

En estos textos queda contenida una idea 
central: para la cultura hispana del periodo, 
la cama era un signo de “buena policía”, de 
esa supuesta superioridad civilizatoria sobre 
la cual se fundaban las relaciones coloniales 
en América. Tener cama y poder desplazarse 
con una cama, ya fuera de ciudad en ciudad 
o incluso a la cárcel, como en el caso de 
Solís, era una marca de la posición en una 
jerarquía social que se buscaba y defendía 
como parte del entramado que articulaba las 
relaciones entre las personas. Sin duda, muy 
tempranamente, la cama −y posiblemente 
la cama portátil−, se integró también a los 
bienes que exhibían el estatus de indígenas y 
afrodescendientes más adinerados.

Alejandra Vega Palma
Doctora en Historia.

Académica, Centro de Estudios Culturales 
Latinoamericanos, Facultad de Filosofía y 

Humanidades, Universidad de Chile



100

Bolsa hermosa, bolsa antigua, bolsa huella, 
bolsa alforja.

Imagino un sonido antiguo que se extingue 
y se me escapa. Imagino el eco de un viaje 
interminable que rompió el tiempo. Imagino el 
sonido de unos pies, el sonido de la tierra y el 
pie que se apoya, el sonido del viento y el pie 
que se levanta.

¿Cómo escuchar las hebras que te cruzan?
¿El negro, el amarillo, el morado?
Bolsa extensa, bolsa cuerpo, bolsa 

resistencia.
¿Qué cargas hoy?
¿Quién te tejió?
¿Quién te llevó?
¿Quién te cuidó?
Te veo desde la pantalla del computador y 

te veo como una lengua hacia fuera, o como 
un muro que marca el desconocimiento, te veo 
como otras bolsas de las ferias artesanales, 
pero no, me equivoco, porque cruzaste los 
siglos y hoy te apareces como un fantasma.

Bolsa eterna, bolsa atemporal, bolsa testigo.
La bolsa como primer objeto cultural que 

sirvió para que las sociedades recolectoras 
cargaran las guaguas, luego la comida. Y así 
la primera tecnología fue creada por quienes 
querían moverse, trasladarse, hacer la vida 
cargando lo importante. Con las manos libres. 
Manos sueltas. Manos atentas.

La bolsa permanece.
Miro y solo veo bolsas: para el supermercado, 

para las llaves, para el teléfono, para los 
cuadernos, para otras bolsas, para la basura, 
para la muerte, para lo hermoso, para el fin.

Bolsa común, bolsa absoluta, bolsa
memoria.

Acompáñame a cargar lo desconocido y 
viajar por el tiempo.

Camila Milenka
Artista e investigadora en Artes, 31 años

En el contexto andino, las alforjas toman 
su forma, y algunos de sus usos, de sus 
referentes europeos, mientras que la técnica de 
confección, así como su iconografía, las vincula 
con los costales y talegas, propios del uso 
tradicional para almacenamiento y transporte.

En su ontología textil, Denise Arnold 
ubica a las alforjas dentro de los aperos, es 
decir, los instrumentos e implementos para 
el trabajo agrícola y los accesorios asociados 
a los animales de carga y de rebaño. Se trata 
de un tipo específico de apero de tela, dentro 
del grupo de los aparejos (utilizados para el 
empalme o para la carga de los animales de 
transporte, especialmente burros y mulas). 

Las alforjas andinas están tejidas en la 
técnica de peinecillo (faz de urdimbre), y se 
componen de dos partes unidas por una pieza 
central completa, o dos bandas laterales, que 
se ubican sobre el lomo del animal, quedando 
las bolsas colgando, una a cada lado. 

Estas piezas, además de emplearse en el 
transporte con animales, son utilizadas para 
la carga personal, sobre uno de los hombros. 
Los médicos kallawaya, conocidos por su 
arte curativo desde época prehispánica, 
acostumbran a llevar sus hierbas e instrumental 
medicinal de este modo.

Podemos decir que las alforjas están ligadas 
a la práctica de recorrer el territorio a pie. 
También, en la cosmovisión andina, el caminar 
se asocia con la vida misma, pues el ciclo vital 
es representado como un camino. ¿Quizás 
exista alguna relación entre estos simbolismos, 
y las pequeñas plumas de color amarillo que 
se preservan al interior de esta hermosa pieza?

Julieta Elizaga Coulombié
Investigadora Subdirección 

de Investigación, Servicio Nacional 
del Patrimonio Cultural

Estamos ante una alforja tejida a telar en fibra 
de camélido, utilizada para transportar carga 
sobre el lomo de un animal, probablemente 
sobre el de una llama. Tiene la forma de un 
largo rectángulo, cuyos extremos doblados 
forman bolsillos. Estos bolsillos cubren los 
flancos del animal, mientras que el espacio 
entre ellos descansa sobre su lomo. Para los 
tejidos prehispánicos del área Centro-Sur 
andina se registran cinco técnicas estructurales, 
siendo una de ellas la "faz de urdimbre", donde 
los hilos de la trama se ocultan debido a la 
mayor densidad de urdimbres. De esta manera, 
los motivos, cuando los hay, se crean a través 
de la urdimbre. Aunque se desconoce la 
procedencia y datación exactas de esta pieza, 
se la reconoce como un textil etnográfico que 
conserva esta antigua técnica. 

Como se aprecia en la imagen, el color de 
fondo de la alforja es beige, los bordes se indican 
con un trenzado, y sus dos bolsillos presentan 
cinco franjas gruesas flanqueadas por franjas 
delgadas. Estas últimas están decoradas con 
un k’utu, mientras que las gruesas muestran 
inscritos tres motivos jaspeados: una voluta en 
S, un diseño de rombos y aspas, y dos bandas 
horizontales. La franja gruesa central divide el 
textil en dos partes idénticas y es destacada 
con colores −rosa y morado− que no se repiten 
en las franjas restantes. De manera reveladora, 
varios de estos elementos confirman la 
pertenencia de la alforja a una tradición 
cultural de largo aliento: la combinación de 
franjas gruesas y delgadas, el uso del k’utu, la 
voluta en S, y la presencia de un eje de simetría 
están presentes en diversas tradiciones textiles 
del mundo andino precolombino.
 

Muriel Paulinyi Horta
Doctora en Estudios Latinoamericanos



101

Alforja 
Autoría desconocida

Norte Árido, siglos XIX-XX
Fibra de camélido tejida a telar

104 x 46 cm
Donación Aureliano Oyarzún, 1928

MHN 3-32944 04



102

Flauta
Autoría desconocida
La Ligua, ca. 1916
Madera tallada y pulida
42 x 8 x 3,5 cm
Adquisición, 1917
MHN 3-3865905



103

La noble madera transformada por las manos, 
busca la forma y el sentido para seguir presente 
con los sonidos: quizás del bosque, de las aves, 
de los vientos, del mar, de los cantos, esos 
sonidos que por cada orificio vuelven a salir 
una y otra vez.
La flauta y los cuerpos coordinados en sus 
movimientos, se mueven rítmicamente creando 
y haciendo nacer en un soplido, o quizás 
dos o tres, melodías que invocan, reúnen o 
congregan. La música ha acompañado al ser 
humano para que sus oídos aprecien y disfruten 
de lo armonioso del sonido de tan sencillo pero 
equilibrado instrumento musical.

Juan José Flores Cárcamo
Profesor, 64 años

Esta flauta de la colección del MHN es muy 
similar a la que utilizamos nosotros en el Baile 
Chino Niño Dios de Llay Llay. Al igual que la 
nuestra, pienso que es de madera de nogal; eso 
se nota por las vetas que tiene la madera. 

No todas las flautas son iguales, por ejemplo, 
en los bailes del Norte, se hacen de caña de 
bambú y son tipo “pito”. Si bien en la Zona 
Central también hay algunas de bambú, la 
original es de madera. Incluso en el mismo 
baile, las flautas tienen distintos tamaños; la que 
va más adelante, la “puntera”, es la más grande, 
y puede medir entre 65 y 75 cm de largo, hasta 
llegar a la chica, la “colista”, que mide de 10 a 15 
cm y en general la utilizan los niños. 

Tocar la flauta no es “llegar y soplar”. 
Primero, hay que echarle agua y dejarla un rato 
para que el palo se moje adentro. Y ahí empezar 
a soplar para “buscar” el sonido hasta dar con 
él. La flauta necesita de cuidados mientras no 
se toca; hay que dejarla con agua cada cierto 
tiempo para así evitar que se parta la madera. 

Tocar la flauta requiere de un gran esfuerzo, 
porque el chino mientras la hace sonar está 
danzando. Las procesiones pueden durar mucho 
tiempo, hasta medio día, y muchas veces se 
hacen bajo el sol, pero, aun así, uno no se siente 
cansado. Yo creo que los mismos santos le dan 
la fuerza a uno para seguir. 

Manuel Arancibia Gatica
Alférez del Baile Chino Niño Dios 

de Llay Llay 

Esta flauta, según dice la ficha del Museo, 
fue adquirida en La Ligua en 1917 a un baile 
chino de “la Santa Cruz”. Aunque este baile 
ya no existe, es igual a las flautas que 
actualmente son tocadas por los bailes de 
La Ligua y Valle Hermoso, y da cuenta de 
la continuidad de esta tradición. El nombre 
correcto es flauta de chino y es usada por 
campesinos, pescadores y mineros de Chile 
Central y Norte Chico de Chile en rituales 
llamados Fiestas de chinos (nada que ver 
con los chinos de China). Su sonido es 
potente y vibrado. No hace melodías como 
las flautas dulces y traversas, hace un acorde 
“disonante” para los oídos de la gente de 
ciudad y se toca colectivamente, danzando, 
chineando, agachándose y levantándose, y 
haciendo figuras con los pies mientras se 
recorren pueblos, playas, cerros. Para que 
suene bien hay que soplar muy fuerte, es un 
sonido que, inserto en la ritualidad católica, 
es absolutamente americano, con una 
estética propia del continente sudamericano. 
Las flautas de piedra encontradas en Chile 
Central, que suenan igual a las actuales, 
atestiguan su origen prehispánico. Su sonido 
es resistencia cultural.

Si tomas una flauta de chino y la soplas, 
no dará ningún sonido, o sonará apenas. Un 
investigador inexperto dirá “esta flauta está 
mala, debe estar rota por dentro, no suena”. 
Pero la flauta está viva, y como nosotros, 
necesita tomar agua. Le pones agua en su 
interior, la dejas unos diez minutos y botas el 
agua. La soplas y emerge el sonido potente y 
luminoso, lleno, fértil, el rajío, el runruneo de 
las flautas. 

Claudio Mercado Muñoz
Licenciado en Arqueología, Magister (c) 

en Musicología.
 Jefe Área de Patrimonio Inmaterial, 

Museo Chileno de Arte Precolombino 



104

En lo alto, como si quisiera acercarse al 
cielo, encontramos a la campana. Supo forjarse 
en el calor de una fragua y en sus moldes los 
metales se nutrieron de sonidos, esperando el 
tañido que se propaga como eco acompañado 
de ese movimiento que se asemeja a un 
columpio donde se mecen niños y niñas.

Pacientemente espera que, tras las pisadas 
en los escalones, suba su fiel amigo que la saca 
de su aletargado sueño y con toda su fuerza 
vibra desde la torre campanil; llama en su voz 
metálica, da señales y habla en su repique. Cada 
toque indica algo, eso lo saben los lugareños: 
convocando a misa del alba, saludando a medio 
día, con júbilo en un matrimonio, acelerada en 
un incendio o lastimera en la triste partida de 
un parroquiano.  

Quedan todavía campanas en las escuelas, 
convocando a los estudiantes a las aulas, 
alegrando recreos o señalando el término 
de una jornada. Cientos de generaciones 
escucharon su talán talán, que debe traer más 
de algún recuerdo a la memoria.

De una u otra forma se echan al vuelo, así 
en una rutina de días, meses y años, siglos 
quizás, va envejeciendo solitaria y sus energías 
se van gastando; solo basta un toque para que 
el sonido vuelva a indicarnos que la campana 
tiene vida.

Juan José Flores Cárcamo
Profesor, 64 años

Imaginemos, por un momento, que podemos 
escuchar el transcurrir de un día del siglo XVIII 
en nuestro país. Pocos minutos pasarían antes 
de oír en el lugar que nos encontrásemos −una 
ciudad, villa, pueblo, o hacienda−, el sonido 
de una o varias campanas imponiendo su 
ritmo sobre el paso del tiempo, y ordenando 
las actividades del día. Las campanas enviaban 
con cada uno de sus sonidos −y también con 
sus silencios− mensajes que las comunidades 
descifraban sin dificultad. Pertenecientes a unas 
y otras instituciones religiosas como iglesias, 
parroquias y conventos, se superponían, y 
debieron dictarse normativas para ordenar esos 
sonidos. El tañer de las campanas fue, sin duda, 
una de las prácticas que mayor continuidad 
tuvo en los paisajes sonoros de los tiempos 
coloniales. Objetos como esta campana de 
hierro son testigos casi inmutables del devenir 
de los siglos, cuyos avatares no modificaron, 
en esencia, sus rasgos fundamentales, ya que 
los avances tecnológicos no han implicado 
mayores cambios en su materialidad. Ninguna 
campana era exactamente igual que otra, y 
ello les otorgaba un sello distintivo: solían ser 
bendecidas y se les daba un nombre. Eran, en 
suma, percibidas como un artefacto sonoro 
fundamental por parte de las instituciones 
religiosas, y constituyen un tipo de patrimonio 
vibrante y tangible: sus ecos resuenan hasta 
hoy cuando nos detenemos a escuchar nuestro 
entorno y prestamos oídos a sus sones −aunque 
ya no entendamos bien su idioma−.

Laura Fahrenkrog Cianelli
Centro de Estudios del Patrimonio, 

Universidad Adolfo Ibáñez

La campana que fue exhibida en la sala “La 
Iglesia y el Estado” del Museo Histórico Nacional 
está clasificada en el ámbito de herramientas. 
Fundida y soldada en cobre, mide 85 cm de alto 
y 78 cm de diámetro; sería interesante saber 
su peso. El objeto cuenta con dos orificios 
para colgarla y contiene escritos soldados en 
la panza, además de guardas transversales 
como decoración, lo que le asigna dignidad 
y decoro. La campana es un instrumento de 
percusión con forma de copa invertida y su 
función principal es la de anunciar, a través 
del sonido, acontecimientos importantes, en un 
momento en que la ciudad colonial no contaba 
con la difusión actual de relojes de pulsera. Las 
campanas se ubicaban en las altas torres de 
las iglesias coloniales que proliferaban en la 
ciudad, representando a las distintas órdenes 
religiosas. A cuadras de distancia de la Catedral 
se ubicaban las iglesias de los dominicos, 
mercedarios, agustinos, francisanos, jesuitas 
y de los conventos femeninos, estableciendo 
zonas de influencia. Estos templos actuaban 
como hitos estratégicos, sus altas torres 
delineaban el horizonte constituyéndose en 
los rascacielos de la época o en el caso de 
archipiélagos como Chiloé, actuaban como 
faros que orientaban al navegante. El tiempo 
que marcaban las campanas definía, dividía y 
determinaba el día, indicando acontecimientos 
importantes, eventos religiosos y emergencias 
civiles, y actuando al mismo tiempo como 
dispositivos de control de la población.
.

Elvira Pérez Villalón
Doctora en Arquitectura 

y Estudios Urbanos.
Profesora asociada, Escuela de Arquitectura, 

Pontificia Universidad Católica de Chile



105

Campana
Autoría desconocida

Chile, siglos XVII-XVIII
Cobre fundido y soldado

78 cm de diámetro
Adquisición, 1926

MHN 3-1319 06



106

Modo de hacer las matanzas en Chile 
Diego de Villanueva, dibujante (1713-1774); Juan Peña, grabador (1729-1774) 
España, 1748
Grabado sobre papel
27 x 38 cm
Donación Compañía Sudamericana de Vapores, 1988
MHN 3-258907



107

Casi junto con la llegada de Pedro de 
Valdivia, comenzó a traerse ganado bovino 
desde Perú, donde ya se habían introducido 
animales de origen europeo. El ingreso de 
los vacunos era parte de los esfuerzos por 
desarrollar una economía agrícola y ganadera 
en la Colonia, que requería animales para 
producir leche, carne y cueros, y además servir 
como animales de tiro.

Este ganado importado se adaptó bien a las 
condiciones geográficas, particularmente en la 
Zona Central. Las características orográficas de 
Chile entre el río Copiapó y el río Maule, con 
valles centrales y dos cordilleras, generaron 
modos de crianza de los animales de acuerdo 
a las estaciones del año.  

El ganado bovino se manejaba mediante 
las invernadas y veranadas que correspondía 
a llevarlos a pastar durante una temporada, 
recuperándolos posteriormente mediante un 
amplio rodeo y bajándolos, ya gordos, al valle.

Toda la actividad agrícola la realizaba el 
hombre de campo montado a caballo. El caballo 
chileno, corralero, adquiere su morfología 
precisamente de su necesidad de adaptación a 
una vida en áreas montañosas.

Después de rodear los animales, se 
realizaban al menos dos actividades. Se 
marcaban en el lomo a los novillos nuevos con 
un fierro con las iniciales del propietario y se 
hacían unas fiestas de varios días en las que, 
de a dos huasos, en sendos caballos corrían 
tratando de detener un novillo contra unas 
quinchas, dando origen al deporte del rodeo.

Max Núñez Danus
Arquitecto, 82 años

En este grabado podemos dar una mirada 
al Chile del siglo XVIII; en él se representan 
las observaciones de dos marineros españoles 
en su paso por aquí. Su mirada está orientada 
por sus intereses y los de la Corona a la 
que servían, pero igualmente nos permite 
acercarnos a la realidad de ese tiempo. Vemos 
en él que hay un acento en los recursos de 
los que disponía Chile, pues muestra la costa 
y su fauna, retratando al lobo marino y al 
pájaro niño (pingüino), así como las “minas 
de conchas” de donde se extraía la materia 
prima para la elaboración de la cal. También 
en el centro de la lámina se ve un caballo, que 
parece desconectado de las distintas escenas, 
pero que al conocer el relato de estos viajeros 
cobra sentido, ya que en él hablan de los 
caballos en Chile y cómo estos se adaptaron 
a nuestra geografía y trabajo. Trabajo que se 
muestra en la escena del fondo, ilustrando una 
faena de matanza, en la que se presenta la 
figura del “guaso”. Asimismo, en primer plano 
vemos a los españoles en el traje de Chile, con 
sombrero de ala ancha y poncho, prenda a 
la que también dedican muchas líneas y que 
les sorprende por su uso tan transversal; era 
llevado por ricos y pobres, así como por su 
permanente uso, ya que solo se lo quitaban 
para dormir. Sin duda, este traje de Chile, el 
poncho, es la prenda que más ha trascendido 
en el tiempo y aún hoy los que heredamos el 
poncho de nuestro abuelo, lo vestimos con 
orgullo, como parte de nuestra identidad.  

Francisco Mora Córdova
Encargado de Colecciones,

Museo Regional de Rancagua

En este grabado, apreciamos una 
representación del paisaje de la Zona Central 
de Chile, de su flora y fauna, de las personas 
que lo habitan, y de algunas actividades 
económicas importantes de mediados del 
siglo XVIII. Desde un punto de vista histórico, 
creo que refleja una época en la cual la 
Monarquía española pone todo su empeño en 
reactivar la economía americana y mediante 
un conocimiento más acabado del territorio, 
busca potenciar el desarrollo del comercio y 
las actividades productivas de cada localidad. 

El énfasis puesto en describir los procesos 
agropecuarios, como las matanzas de ganado 
vacuno y la extracción de conchas, revela este 
afán descriptivo. Al mismo tiempo, observamos 
un ánimo costumbrista en el detalle de 
caracterizar cómo se realizan estos procesos, 
y en plasmar la vestimenta de los habitantes 
locales, en este caso españoles. Otro aspecto 
a resaltar es la importancia de la vida en el 
campo, el mundo rural, pues sabemos que la 
hacienda es determinante no solo como unidad 
productiva y económica en el periodo colonial, 
sino también porque refleja la estratificación 
social y moldea las formas de socialización 
en esos años. Por último, me parece ver un 
interés que puede ser científico o de curiosidad 
respecto de la fauna marina, que da cuenta de 
la extrañeza y admiración que sigue generando 
el territorio americano en los ojos europeos.

Elvira López Taverne
Doctora en Historia. 

Profesora asistente, Instituto de Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile



108

El retrato de Catalina de Erauso, expuesto 
en el Museo Histórico Nacional de Chile, es 
una pintura al óleo sobre tela. Aunque el 
creador es desconocido, la obra ofrece una 
visión profunda de esta figura histórica del 
siglo XVII. Catalina, conocida como la Monja 
Alférez, desafió las rígidas normas de género de 
su tiempo al adoptar una identidad masculina 
y embarcarse en aventuras militares. En un 
periodo donde las mujeres eran relegadas al 
ámbito doméstico y religioso, su decisión de 
vestirse de hombre y luchar en batallas no 
solo rompió con las convenciones sociales, 
sino que también cuestionó las expectativas 
impuestas a las mujeres.

El retrato, con su firme presencia y 
uniforme militar, simboliza la lucha por 
la autodeterminación y el rechazo a las 
limitaciones tradicionales de género. En una 
era donde las mujeres debían ser sumisas y 
reservadas, Catalina se erige como un símbolo 
de resistencia y valentía, mostrando que el 
coraje y la ambición no estaban restringidos 
por el sexo. Su vida y su imagen, capturadas 
en este retrato, siguen inspirando reflexiones 
sobre el rol de las mujeres en la historia y el 
poder de desafiar las normas establecidas.

Patricio Soto Toro
Gestor cultural y curador, 44 años

Todo en este personaje es incierto: algo de 
verdad y de mentira, de valor y de cinismo, 
de muerte y de perdón. El travestismo del 
que hizo gala (por sobrevivencia, sarcasmo 
o ideal de vida) le permitió convertirse en 
una leyenda femenina/masculina de quien se 
dicen tantas cosas.

La imagen de Catalina es dura; es la imagen 
de quien ha dado batalla y ha salido airosa (o 
airoso); es la imagen del avasallador o tirano 
que sabe –de alguna manera, así como saben 
los poderosos– que saldrá invicto y perdonado. 
Nada en el cuadro da luces de su vida femenina, 
su rictus es imperturbable y su mirada directa. 
¿Fue su propia intención o la de su retratista?

Esta pintura podría ser la metáfora de esa 
historia única que nos fue enseñada desde 
pequeñas, donde la mujer parecía no existir; 
esa historia sesgada e incompleta donde el 
héroe era varón; el soldado era varón; el Estado 
era varón. En la disputa por la visibilidad, lo 
que emerge de Catalina en este cuadro es el 
lado masculino que se impone y trasciende.

¿Cuánto de este retrato es cierto? Se llama 
Monja Alférez, pero el retrato es de un soldado 
¿De quién es la decisión de destacar el uniforme 
por sobre el hábito? ¿O será que se impone el 
Ejército por sobre la Iglesia? No lo sabemos.

Pero para quienes buscan reescribir la 
historia en el ánimo de equilibrar las narrativas, 
encontrarán, en la profundidad de los ojos o 
en la oscuridad del fondo, aquello que queda 
de lo que Catalina quizás quiso preservar: el 

misterio y la controversia.

Irene de la Jara Morales 
Encargada de Educación, 

Subdirección Nacional de Museos

“Era mi inclinación andar y ver el mundo”. 
Esas fueron las palabras que doña Catalina de 
Erauso, más conocida como la “Monja Alférez”, 
usó para justificar su decisión de partir a Chile 
desde Lima, en las tropas del maestre de campo 
don Diego Bravo de Sarabia. Catalina vestía 
como hombre, a la usanza española, y, según 
quienes la conocieron, tenía el aspecto de un 
soldado que llevaba la espada “tan bravamente 
como la vida”. En el retrato de fines del siglo 
XIX se la representa altiva y desafiante, con 
la mirada fija en el espectador, distante de 
la actitud sumisa y recatada aconsejada a las 
mujeres de su tiempo. 

Catalina habría nacido entre 1585 y 1592 
en San Sebastián, en el País Vasco, al norte 
de España. A los cuatro años la ingresaron al 
convento, como sucedía con muchas niñas de 
la época. Estando a punto de profesar como 
monja, y con 15 años, huyó con tan solo unas 
monedas, tijeras, hilo y agujas, con los que 
se fabricó prendas de hombre. Sin conocer 
nada más que la vida monacal y bajo distintas 
identidades y nombres masculinos, recorrió 
España, Italia y los más diversos rincones de 
América, batiéndose a duelo −incluso con su 
hermano−, cayendo en prisión y combatiendo 
con fiereza a los mapuche, por lo que recibió el 
grado de alférez. Luego de su regreso a España, 
habría tenido una audiencia con el rey Felipe 
IV y con el papa Urbano VIII, quien la habría 
autorizado a seguir vistiendo como hombre 
con la condición de mantenerse virgen “y no 
ofender al prójimo”. Según se relata, habría 
regresado a América, muriendo en Veracruz, 
cerca de los 60 años.

Verónica Undurraga Schüler 
Doctora en Historia. 

Profesora asociada, Instituto de Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile



109

Retrato de Catalina de Erauso (La monja Alférez) 
Copia del original de Francisco Pacheco 

Guzmán
España, 1871

Óleo sobre tela
71 x 60,5 cm
MHN 3-882 08



110

Frena y cabezada mapuche
Pueblo Mapuche, siglo XVIII
Plata y hierro forjado
60 x 18 x 18 cm (en modalidad de uso)
Donación Joaquín Figueroa Larraín, 1926
MHN 3-2985609



111

El freno y la cabezada mapuche son 
objetos que reflejan un aspecto significativo 
de la cultura ecuestre de este pueblo. Estos 
objetos, en sus inicios, cumplieron una función 
práctica, pues fueron utilizados para ejercer 
control sobre los caballos. Pero al observarlos 
detenidamente, es crucial plantear la siguiente 
pregunta: ¿existían los caballos en el territorio 
chileno antes de la llegada de los españoles? La 
respuesta a esta interrogante es no. Los caballos 
fueron introducidos al territorio durante la 
colonización, y fue así como los pueblos 
originarios otorgaron al caballo un poder de 
guerra, siendo estos utilizados principalmente 
por los líderes mapuche, quienes elaboraron 
objetos para el control de estos animales. 
Así, la frena y cabezada mapuche señalan un 
proceso clave de adaptación y apropiación de 
una cultura, representando la adopción de 
tecnologías y estrategias españolas que, con 
el paso del tiempo, fueron reinterpretadas 
y transformadas por los propios pueblos 
originarios, adaptando estas piezas europeas 
a sus propias versiones y dotándolas de un 
nuevo significado para su cultura. Por lo tanto, 
el freno y la cabezada mapuche son la viva 
representación de interacción cultural, ingenio 
mapuche, e incluso señal de prestigio social 
dentro de su comunidad.

Catalina Muñoz Garrido
Licenciada en Historia, 23 años

Esta pieza de plata constituye una 
evidencia del dominio ecuestre y prestigio del 
jinete mapuche del siglo XVIII, y denota la 
importancia de la cabalgadura para la nación 
mapuche, expresada entre otros aspectos, en la 
compleja ornamentación que lucían. 

El ajuar para el caballo se basaba en 
diversos objetos de plata y en los textiles del 
apero. Estos artefactos denotaban el poder de 
la sociedad mapuche al transitar con grandes 
cantidades de ganado por enormes distancias 
para vincularse entre linajes y también con 
otras sociedades. Además, la pieza demuestra 
el alto dominio técnico de los rütrafe o 
plateros, quienes elaboraban el ajuar completo 
del hombre y de la mujer mapuche.  

La organización de la sociedad mapuche 
del siglo XVIII se complejiza, desarrollando un 
proceso de transformación sociopolítica con 
bonanza económica que en gran parte se debe 
a la comercialización de los textiles elaborados 
por sus mujeres. Entonces la sociedad mapuche 
logra dominar y mantener la autonomía de un 
gran territorio denominado Wallmapu, que 
posteriormente al perder la guerra, formará 
parte de Chile y Argentina. 

Los mapuche de aquella época alcanzaron 
altos niveles de intercambio, producción y 
comercialización de textiles que provocaron el 
ingreso al territorio mapuche de gran cantidad 
de ganado y de monedas de plata que por 
medio de los rütrafe se transformaron en estas 
simbólicas y bellas piezas. 

Susana Chacana Hidalgo
Coordinadora de Educación y Extensión, 

Museo Regional de la Araucanía

Entre el 25 y 29 de enero de 1851, líderes 
mapuche se reunieron en el río Malleco a 
parlamentar. La decisión del Estado chileno 
de extenderse sobre las tierras mapuche los 
determinó a juntarse para reflexionar sobre su 
futuro como pueblo. El encuentro estuvo lejos 
del consenso, las diferencias de estrategias ante 
la derrota de los hispanos y por ende, de los 
acuerdos dictados en torno a los parlamentos, 
generaron profundas discusiones. Al concluir 
la reunión, Pedro Kolüpi, uno de los líderes 
más importantes, tomó su cuchilla y dio muerte 
al caballo de Kewputru, vinculado al líder 
wenteche Mañilwenu. El odio entre ambos 
clanes reflotó y quebró la paz. 

El caballo no era solo un animal. Para los 
mapuche se transformó en un elemento vital 
de su sociedad; primero en la agricultura, al 
transformarse en un elemento fundamental 
para las siembras, pero también como medio 
de movilidad que permitió mayor velocidad, 
comunicación, extender las redes de parentesco, 
y por supuesto por el rol clave en la guerra.

¿Cómo no vestir a tan importante animal 
con una frena, espuelas o cabezada de 
plata? El brillo de este metal, que representa 
la luminosidad de la luna, se transforma 
en un elemento de protección de la energía 
femenina y por ende en su representación, en 
la búsqueda de equilibro de una sociedad que 
llegó a su apogeo a lo largo del siglo XVIII, 
pero que fue forzada a involucionar como 
resultado de la Ocupación de la Araucanía y la 
creación de prejuicios instalados por las élites. 
Tal vez, estos elementos expuestos sobre el 
caballo y la platería contribuyan a remirar lo 
que alcanzó a crear el pueblo Mapuche en sus 
vínculos con los elementos que construyen su 
sociedad hasta hoy.

Fernando Pairican Padilla
Doctor en Historia.

Académico, Escuela Antropología, Pontificia 
Universidad Católica de Chile



112

Registro histórico de la Isla legendaria, 
hogar mitológico, puerto de corsarios, fuerte 
de batallas, archipiélago de misterios, tierra 
mágica de aguas oscuras y cielo estrellado con 
sangre de la tierra, último bastión de la Corona. 
Tierra fértil atemporal con vista al inmenso 
pacífico y guardián del continente. En sus 
aguas, vientos y tierra aún se puede escuchar 
la eterna batalla de Tren Tren y Kay Kay. 

Paulo Maturana-Rencoret
Escritor y Artista Visual, 31 años

El mapa Isle de Chiloé et environs formó parte 
de Le Petit Atlas Maritime, una recopilación 
de cartas y planos de las cuatro partes del 
mundo en cinco tomos, elaborada en 1764 por 
el cartógrafo francés Jacques Nicolas Bellin, 
ingeniero de la marina francesa.

La publicación se basó en mapas previos 
e incluyó datos como el interior de los países, 
entradas de ríos navegables, radas y puertos; 
información de interés para los oficiales a cargo 
de las expediciones y quienes las ordenaban.

La lámina número 66 del volumen 2 
(L’Amérique Meridionale et ses détail) se ubica 
después de la carta de navegación del Mar del 
Sur, mientras que la lámina 67 muestra la Rade 
du Chiloé et Port du Chacao, puerto principal 
de Chiloé en aquel entonces, por lo que el 
orden de las láminas indicaría el orden de la 
ruta de navegación de la época.

Aunque tiene múltiples errores de 
toponimia y planimetría, la inclusión de 
Chiloé en un atlas del mundo refleja la 
importancia que tuvo como primer puerto 
habitado y con presencia europea después 
del cruce desde el Atlántico a través del 
estrecho de Magallanes o de Lemaire.

Por otro lado, la carta muestra desde 
Carelmapu-Calbuco hasta la isla Guayteca, e 
incluye también Chiloé continental, territorio 
que el Museo Regional de Ancud considera 
como “Chiloé histórico”, aunque en términos 
administrativos el territorio adscrito a Chiloé 
ha cambiado con el tiempo y tuvo su mayor 
extensión durante la Colonia temprana.

Llama también la atención que se 
individualice parte del territorio costero del 
interior de la Isla Grande como Los Payos, zona 
donde el pueblo Chono se habría articulado 
con el Huilliche generando elementos que 
caracterizan a Chiloé hasta nuestros días.

Marijke van Meurs Valderrama
Directora Museo Regional de Ancud

Es una obra de Jacques Nicolas Bellin 
(1703-1772), cartógrafo francés que produjo 
numerosas cartas hidrográficas. Bellin llegó a 
ser cartógrafo jefe de la Oficina Hidrográfica 
de Francia. Esta lámina es, como dice en su 
parte superior, la número 66 del Tomo II de 
Le Petit Atlas Maritime, Recueil de Cartes et 
Plans des Quatre Parties du Monde en Cinq 
Volumes, impreso en París en 1764. El Tomo II 
está dedicado a América meridional, contiene 
88 cartas y planos, este entre ellos.

Esta lámina de la “isla de Chiloé y 
alrededores”, está hecha, como dice el título, 
en escala de diez leguas comunes, y contempla 
desde el río Maullín por el norte hasta la isla 
Guafo por el sur, y por el este contiene la 
“costa de Chile”, como llama la carta a la tierra 
firme al oriente del mar interior de Chiloé. En 
él se representa sutilmente el carácter boscoso 
de Chiloé, se individualizan varias islas del 
mar interior y localidades en la isla grande. 
Este es el primer mapa dedicado a la isla que 
tiene orientación norte-sur. Los anteriores son, 
o derroteros orientados al este, o mapas de 
norte a sur, pero de Sudamérica o de Chile, 
a excepción del conocido plano jesuita que 
muestra las misiones del archipiélago, de 1762.

En el año del mapa, 1764, se erigió la villa 
de San Carlos de Chonchi, como parte del 
plan de fundación de pueblos de indios del 
gobernador Guill y Gonzaga. Cuatro años 
más tarde se fundó una villa para españoles: 
San Carlos de Chiloé (Ancud). Hacia 1764 la 
población del archipiélago de Chiloé era de 
unas 19.000 almas, entre indios y españoles.

Rodolfo Urbina Burgos (†)
Doctor en Historia

Ximena Urbina Carrasco
Doctora en Historia.

Profesora titular, Pontificia Universidad 
Católica de Valparaíso



113

	 Isle du Chiloé et environs (Isla de Chiloé y alrededores)
Dibujo de Jacques Nicolas Bellin (1703-1772)

París, 1764
Grabado sobre papel

32,5 x 22 cm 
Adquisición, 1980

MHN 3-40360 10



114

Autorretrato en el Cabo de Hornos
José del Pozo (1757-ca. 1830) 
Chile, 1790 
Dibujo en tinta sobre papel
18 x 26 cm 
Legado Germán Vergara Donoso, 1988
MHN 3-173311



115

El autorretrato, como forma de expresión 
artística, posibilita diferentes formas de 
análisis. Por una parte, permite al observador 
comprender cómo el creador se percibía a 
sí mismo, mientras que, por otra, invita a 
reflexionar sobre las razones que llevaron al 
artista a inmortalizar ese momento específico. 

En esta obra el autor trasciende el retrato 
de su individualidad, eligiendo en cambio 
capturar además el contexto que lo rodea. Se 
representa a él dibujando una escena, mientras 
que a su alrededor vemos a otro hombre 
europeo, identificable tanto por sus rasgos 
como por sus vestiduras; dos niños que juegan 
con unos caballos, animales que eran ajenos a 
nuestro continente; y en el centro de la imagen 
a una joven, que por los mismos motivos que 
los hombres, la podemos identificar como 
autóctona del territorio.

El hecho de que el autor decidiera retratarse 
incluyendo su entorno, se puede vincular con 
las razones para crear un autorretrato; hacia 
1790 el Cabo de Hornos representaba un 
territorio remoto y poco explorado, lo que nos 
permite interpretar que la intención del artista 
era documentar su presencia, como quien 
toma una fotografía durante un viaje para decir 
"yo estuve allí", dejando constancia no solo de 
quiénes y cómo habitaban aquella región, sino 
también de su propia experiencia en ese lugar.

Alejandra Espinoza González
Licenciada en Historia, 24 años

José del Pozo, pintor sevillano de la 
expedición científica de Alejandro Malaspina 
y José Bustamante y Guerra (1789-1790), a 
bordo de las corbetas Descubierta y Atrevida, 
realiza esta aguada en Puerto Deseado. El 
personaje principal, una joven aonikenk –
según lo documentado en diarios de viaje– 
de 14 años, esta vestida con una larga capa 
de piel de guanaco, llamada “quillango” y 
botas de cuero de potros. La representación 
busca unir la objetividad científica con los 
estereotipos clásicos, de ahí el escorzo de la 
joven, cuya pose está orientada hacia el pintor 
representado, y el giro de la cabeza con la 
mirada, hacia quien realiza el dibujo en el 
pasado y observa en el presente.

Otro hombre sigue atento el trabajo 
del artista, quizás se trata del naturalista 
Antonio Pineda, cuya misión era estudiar en 
profundidad el espacio y los habitantes de las 
colonias. Los aonikenk o tehuelches –llamados 
por los europeos como indios Patagones, 
tras el mito de los gigantes pobladores de la 
Terra Incognita– se desplazan por Patagonia a 
caballo. En la representación identificamos dos 
tipos de monturas, la plana usada por hombres 
y la alta, para mujeres. También vemos a más 
integrantes del grupo o clan familiar, los cuales 
no participan de la acción principal, y si bien 
sus rasgos corresponden al canon clásico, 
vemos los cintillos usados por los aonikenk. 

Las inscripciones corresponden a la firma 
del pintor y a la reseña hecha por Benjamín 
Vicuña Mackenna, señalando que este bosquejo 
fue encontrado entre los papeles de Bernardo 
O’Higgins en la Hacienda de Montalván, en Perú.

Cristina Furrianca Llaneza, 
Encargada de Colecciones, 

Museo Regional de Magallanes 
Dusan Martinovic Andrade, 

Encargado del Área Educativa, 
Museo Regional de Magallanes

Paola Grendi Ilharreborde, 
Directora, 

Museo Regional de Magallanes 

1790. Autorretrato en el Cabo de Hornos. 
José del Pozo. Y la imagen: ¿quiénes 
son? ¿quiénes aquí aparecen de la mano, 
suponemos, de un tal José del Pozo que a 
sí mismo se dibuja dibujando en el Cabo de 
Hornos? Se contradicen los textos y el dibujo. 
Al centro una persona en cueros: capa 
amplia, botas altas, de jinete. A la izquierda 
dos sujetos, europeos o europeoamericanos. 
Al fondo, dos personas arreglan los aperos. 
Están de viaje. Si es 1790, en las últimas islas 
hacia el mar antártico viven exclusivamente 
yaganes, pueblo de archipiélagos: viven 
cubiertos con breves pieles. Quien aquí 
nos mira podría ser tehuelche: la abriga un 
quillango, el mejor abrigo, de guanaquito, y 
calza botas de potro o guanaco. Tehuelches 
o aonikenk: una cultura ecuestre de la estepa 
continental de la Patagonia, independiente 
hasta fines del siglo XIX.

Manuscritas en la parte inferior del dibujo 
hay más pistas. Un título, disponible en línea, 
donde aparece la idea que Viana se formó en 
1790 sobre los “patagones” que descubrieron a 
la expedición Malaspina en la costa atlántica. 
Nombra allí a Pozo, pintor en ese esfuerzo 
hispano por conocer sus colonias. Abajo a la 
izquierda está la firma de Pozo.

¿Quién escribió ese "Cabo de ornos"? Quizás 
el propio dibujante, que cruzó la ruta entre el 
Atlántico y el Pacífico. Quizás en las bravas 
aguas donde termina el continente terminó su 
boceto. O quizás lo escribió el que sacó este 
dibujo del archivo de Bernardo O´Higgins en 
Montalván ¿Corresponden las iniciales B.V.M. 
a Benjamín Vicuña Mackenna, acogido por 
Perú tras ser exiliado? Probablemente. ¿Por 
qué tomó el viejo dibujo, lo rayó, y cómo 
llegó desde entonces hasta nuestros ojos? Hay 
huellas que seguir.

Alberto Harambour Ross
Doctor en Historia.

Profesor, Universidad Austral de Chile
Centro Fondap IDEAL



116

Malos entendidos pasan cuando uno valora 
las prácticas del pasado solo desde perspectivas 
actuales. Esto fue exactamente lo que me 
ocurrió en mi primera lectura de la tapada.

Pensé que se trataba de una escultura 
de mayor tamaño, no de una miniatura de 
mínima base cuadrada y de 16 cm de altura. 
Lo segundo, que era una pieza artística con 
autoría reconocida y mensaje único, que tenía 
que ver con el silenciamiento de las mujeres. Y, 
por último, que la vestimenta de esta mujer era 
una singularidad, y no un vestuario típico de 
un segmento de la sociedad colonial. 

El averiguar que las tapadas fue la manera de 
vestir de las mujeres elegantes de Lima y otras 
ciudades del Perú, que lejos de ser una moda 
pasajera se extendió desde la Conquista hasta 
entrado el siglo XIX, me ayudó a entenderlo 
como un tema más complejo.

La vestimenta de estas señoras de élite 
consistía en un conjunto de prendas que les 
daba una identidad social y, por otro lado, 
los beneficios del anonimato, ya que sus 
rostros estaban cubiertos. Tanto es el poder 
que confería su manto y saya, que en algún 
momento la curia limeña intentó eliminar tan 
“peligrosas” prendas, argumentando que eran 
muchos los malentendidos que generaban.

Lo equivocado de mis primeras conjeturas, 
me hizo pensar en lo que uno esconde al vestir 
y llevé esta reflexión a mi propio cuerpo. En 
esos días cuando la seguridad no está tan 
vigorosa como uno desearía, el ponerse unas 
gafas de sol hacen la gran diferencia al minuto 

de salir a la calle.

Cristián Dziekonski Vásquez
Artista visual, 49 años

Solemos conocer a la “tapada limeña” 
por fuentes escritas o pinturas y dibujos 
realizados por artistas que recorrieron Perú, 
particularmente Lima, hacia 1840. 

En esas composiciones advertimos su 
característica forma de vestir que data de 
comienzos del periodo colonial: la falda, 
llamada saya, ajustada a la cintura y en algunos 
casos también sobre los pies para marcar la 
silueta femenina. Completaba el atuendo una 
camisa y un manto para cubrir hombros y 
cabeza, dejando solo un ojo descubierto. De ahí 
la “tapada”, que tiene, a su vez, reminiscencias 
del contacto entre españoles y tradiciones 
árabes desde el siglo VIII, atuendo usado en 
América solo en espacios públicos. Una variante 
en Chile consistió en envolver el cuerpo con 
un manto hasta los tobillos destinado para ir a 
misa, empleado hasta inicios del XX.

Su representación en formato escultórico es 
muy escasa. Esta pequeña imagen fue realizada 
en alabastro, una piedra también denominada 
huamanga por el lugar de extracción, actual 
región de Ayacucho, y policromada con técnica 
de encáustica, consistente en mezclar cera y 
un pigmento, práctica que perduró en el siglo 
XIX. Esta “tapada” además responde a un 
cambio temático significativo del periodo al 
introducir a la tradicional producción religiosa 
católica otros alegóricos a la independencia de 
España o de carácter decorativo para adornar 
interiores domésticos, imponiéndose así un 
gusto afrancesado, pero en alabastro en vez de 
porcelana, la preferencia material europea del 
momento para esas figuras.

Marisol Richter Scheuch
Directora Magíster en Patrimonio 

y Gestión Cultural, Universidad de 
los Andes, y curadora 

Museo de Artes UAndes

La tapada muestra un prototipo femenino 
del mundo hispano-morisco introducido en 
los siglos XVI y XVII en el sur andino, donde 
pervive hasta el siglo XIX.

El manto, mestizado con el poncho indígena, 
fue en el virreinato del Perú y en Chile, pieza 
fundamental de la vestimenta, transformándose 
en el siglo XVIII en un elemento indumentario 
característico. Generalmente de color negro, era 
de tela de lana; largo, opaco y denso; también 
corto y espeso, conocido como rebozo, o 
transparente llamado “manto de humo”. 

Cubrirse con él, tapando incluso el rostro, 
es una costumbre árabe y oriental, donde el 
ocultamiento correspondía a la condición de 
reclusa de la mujer, manifiesta hasta hoy en los 
distintos tipos de velo islámico.

En el ámbito español y regional la práctica 
del tapado adquiere, según el jurista Antonio 
de León Pinelo (1641), otras motivaciones: 
instrumento de coquetería, transgresión de 
normas, atracción sexual, incluso impunidad. 

Con el movimiento de revalorización de la 
identidad local en el Perú independentista bajo 
la influencia del romanticismo, las figuras de 
las tapadas alcanzan un rango emblemático 
traducido en los dibujos y óleos de artistas 
viajeros como Rugendas, y en tallas e 
imaginería popular con materiales autóctonos 
como la piedra de Huamanga (Ayacucho).

Acogida a una estética neoclásica, con su 
túnica columnar de talla acanalada, la mantilla 
o rebozo levantada por los brazos, esta tapada 
se cubre el rostro en un gesto de gran encanto 
y seducción.

Una pieza de múltiples lecturas y de una 
estética singular.  

Isabel Cruz de Amenábar
Doctora en Historia del Arte.

Curadora permanente, Colección 
Gandarillas, Pontificia Universidad 

Católica de Chile



117

	 Tapada
Autoría desconocida

Perú, siglo XIX
Alabastro tallado y policromado

16 x 5,6 x 5,5 cm 
Donación Joaquín Figueroa Larraín, 1911

MHN 3-541 12



118

Repostero
Autoría desconocida
Siglos XVII-XVIII
Lana y lino, tejido de alfombra de nudo turco  
114 x 141 cm 
MHN 3-3481513



119

En un repostero hay una necesidad 
humana. A través de la cultura, el ser humano 
ha buscado satisfacer sus necesidades básicas, 
una de ellas es la del reconocimiento social, 
lo que proporciona validación emocional, 
crucial para el desarrollo de la personalidad 
y seguridad. Qué importante es para nosotros 
sentirnos parte; soy de un grupo, de un clan, 
de una familia, soy parte de una sociedad que 
perfila mi forma de ser, y qué loable es cuando 
se siente orgullo por quienes somos, de dónde 
venimos y levantamos nuestra bandera. Esa 
necesidad de mostrarnos, de contarle a los 
demás de nuestra identidad, de querer que me 
vean a través de un objeto que me representa. 
Es una forma de decirle al mundo “¡aquí estoy 
y aquí está mi historia!”. Cada símbolo y color 
en estos tejidos cuenta algo de quienes lo 
llevan, nos hace recordar y mostrar su linaje, 
sus raíces.

Esa pertenencia que buscamos desde hace 
siglos, la antropología y la arqueología lo llaman 
"cultura material"; en ella cada objeto tiene una 
historia, cada objeto comunica una herencia. 
En un repostero, cada hilo entrelazado con 
otros es un gesto de identidad, un símbolo 
de pertenencia que nos conecta con quienes 
fuimos y con quienes queremos ser. Así, un 
tejido se vuelve nuestro espejo, nuestra bandera 
personal, un trozo de memoria colectiva que 
afirma nuestra existencia y nos cobija.

Francisca Mira Hurtado 
Gestora Cultural, 45 años

A partir del siglo XIV, con la representación 
de las armas en los escudos, se inicia 
la costumbre de hacer ostentación de la 
nobleza del linaje familiar y, en este contexto, 
surgen los reposteros. Estos han convivido 
estrechamente con el tapiz a lo largo de los 
tiempos, caracterizándose por el motivo 
en las representaciones heráldicas y por su 
colocación, preferentemente, en el exterior 
de los edificios. También se asociaban a las 
banderas de guerra que servían para identificar 
a los distintos ejércitos en el campo de batalla. 
Con el tiempo, su uso se extendió a ámbitos 
civiles y religiosos, convirtiéndose en elementos 
decorativos de gran valor en palacios, iglesias y 
casas señoriales.

En relación a su materialidad, estaban hechos 
con telas de alta calidad, como el terciopelo, el 
raso o la seda, y se adornaban con hilos de oro 
o plata. Desde el punto de vista del diseño, el 
elemento central de un repostero es el escudo 
de armas, que puede estar acompañado de 
otros elementos decorativos como coronas, 
lambrequines, soportes, lemas, etc. 

Este repostero corresponde a uno de 
lana elaborado en mechas de colores, 
predominantemente rojo y amarillo, con el 
escudo de Castilla y León al centro y una 
decoración de tipo abstracto rodeándola y 
formando una franja, y un borde con una lista 
de color negro. En relación al escudo, este no 
corresponde ni al de los Austria, ni los Borbones 
ni tampoco al de la república, siendo lo más 
probable que quien lo encargó o elaboró haya 
tomado un motivo de referencia, pero sin el 
desarrollo heráldico correspondiente. Lo mismo 
las decoraciones exteriores, que parecen ser 
más bien producto del gusto personal de quien 
lo encargó o mandó a confeccionar.

Magdalena Pereira Campos
Directora de Centro de Estudios 

del Patrimonio, Facultad de Artes Liberales, 
Universidad Adolfo Ibáñez

En épocas coloniales los textiles heredaron 
muchas características del tiempo anterior a la 
Conquista. La importancia absoluta del textil 
en el mundo andino es uno de los elementos 
de continuidad. Para la nueva sociedad que 
se conformó a partir de la conquista del 
Tawantinsuyu y la creación del virreinato del 
Perú, los textiles mediaron las relaciones entre 
personas, familias y comunidades. 

En un periodo marcado por el barroco, el 
textil acompañaba los requerimientos del ser y 
parecer de la sociedad colonial. Con este fin, 
no solo los cuerpos se vestían para mostrar 
el lugar que ocupaban en la sociedad, sino 
también los espacios urbanos. En las fiestas 
religiosas y de carácter público, las familias 
desfilaban con sus insignias y sus mejores 
trajes, y enarbolaban estandartes. Sus casas 
acompañaban el despliegue visual, desde 
donde se colgaban paños traídos de Europa 
y tapices confeccionados en América, como 
fueron los llamados reposteros.

Este repostero muestra la convivencia de 
iconografías europeas y andinas. Por un lado, 
tenemos aquellos símbolos que nos hablan 
de España y concretamente de la Corona 
de Castilla y León, con sendos íconos en el 
cuadrado central del objeto y coronado con 
una corona real. A sus costados están los 
pilares de Hércules, símbolo distintivo de los 
Habsburgo a partir de Carlos V. 

Rodeando a las figuras heráldicas centrales, 
una serie de cabezas de estilo precolombino 
llaman la atención. Una posible interpretación 
a esta mixtura es que sus dueños podrían 
tratarse de una familia inka noble que utiliza 
símbolos del pasado andino para mostrar su 
continuidad con esta tradición, pero que es 
capaz de convivir con los nuevos símbolos del 
poder colonial.

Olaya Sanfuentes Echeverría
Doctora en Historia del Arte.

Profesora, Pontificia Universidad
Católica de Chile



120

Este objeto forma parte de la rica 
iconografía de la Orden Dominica. Los 
dominicos se dedicaron a la predicación, la 
enseñanza y el establecimiento de conventos 
y misiones, logrando una expansión 
significativa de la fe católica, particularmente 
durante la época colonial.

El color salmón que predomina en la banda, 
aunque no es uno de los colores litúrgicos 
tradicionales del catolicismo, puede asociarse 
con la luz del amanecer, una metáfora del 
renacer espiritual y la esperanza. Por su 
parte, el dorado y el amarillo se asocian a la 
divinidad, la luz y la gloria celestial, mientras 
que el blanco es símbolo de pureza. El naranja, 
aunque menos frecuente, puede interpretarse 
como un color que combina la energía del rojo 
con la alegría del amarillo, simbolizando tanto 
la fuerza espiritual como la alegría de la fe.

La figura de Santo Domingo en el 
centro sugiere que su función era más que 
ornamental; era un símbolo de identidad y 
un recordatorio del compromiso espiritual 
de quienes la portaban. La iconografía 
usualmente lo representa con una estrella 
sobre la frente (símbolo de iluminación 
divina), un libro (que representa la verdad 
de las Escrituras) y un lirio (símbolo de 
pureza). La corona en la parte superior es un 
símbolo de victoria espiritual, asociado con 
el premio reservado para los justos después 
de la muerte. Esta corona, en conjunto con 
los otros elementos, refuerza la noción de la 
santidad y el triunfo sobre el pecado, valores 
que la orden defendió con fervor.

Las bandas como esta funcionaban como 
objetos didácticos, ayudando a transmitir 
el mensaje religioso a través de imágenes 
comprensibles incluso para aquellos que no 
sabían leer.

Aukan Ríos Campos
Estudiante de Licenciatura en Historia y 

Gestor cultural, 23 años

Banda textil sin uso específico conocido 
proveniente de la Universidad Santo Tomás 
de Aquino, primera universidad creada en 
Chile, fundada por la Orden Dominica, 
ubicada en el convento de la orden, en un 
contexto caracterizado por la necesidad de 
evangelización y educación. Su periodo de 
actividad fue entre 1622 y 1747, finalizando 
con la creación de la Real Universidad de San 
Felipe que posteriormente en 1843 se convirtió 
en la Universidad de Chile. 

La universidad ofrecía estudios en artes, 
teología y filosofía, siguiendo el enfoque 
escolástico de Santo Tomás de Aquino. Su 
plan de estudios estaba alineado con los 
principios religiosos y educativos dominicos 
que permitía obtener los grados académicos 
de bachiller, licenciado, maestro y doctor, que 
eran válidos solo en el territorio americano 
y calificaban a los estudiantes para obtener 
cargos civiles y eclesiásticos.

La banda textil depositada en el MHN se 
encuentra decorada con una imagen de Santo 
Domingo de Guzmán (1170-1221) −fundador 
de la Orden de Predicadores, cuyos miembros 
son conocidos como "dominicos"− de pie, que 
viste el hábito de la Orden de Predicadores 
de colores blanco y negro, entre sus manos 
sostiene un libro y una azucena que simbolizan 
sabiduría y pureza respectivamente. 

Las imágenes de los santos de la orden 
utilizados en la decoración de edificios 
y prendas de vestir tenían como objetivo 
convertirse en una lectura visual del discurso 
religioso, buscando acercar al individuo a la fe 
católica mediante el uso de imágenes sagradas 
que ejercieran como símbolos de virtud, 
santidad y rectitud.

Francisca del Valle Tabatt
Coordinadora Programa Surdoc

Este objeto evoca que quien va a la 
universidad tiene una identidad específica. Es 
estudiante. Esta identidad no es, nunca ha sido, 
solo la de alguien que estudia. Es la de quien 
pertenece a la universidad y, como tal, organiza 
su experiencia a partir de esta afiliación. Los 
estudiantes de la Universidad Santo Tomás, 
todos hombres, usaban esta banda para ser 
reconocidos como tales. Recordemos que 
la sociedad colonial era una en que cada 
individuo se identificaba por su pertenencia a 
determinados grupos o estamentos específicos. 
Esta identidad se configuraba, además, por el 
lugar que cada uno ocupaba en el espacio 
público. Esta banda permitía que los demás 
supieran cosas importantes de su portador: 
era un estudiante, futuro clérigo y pertenecía 
a un grupo respetado por la sociedad. Parece 
difícil relacionar nuestra experiencia con la 
suya. ¿Somos tan diferentes? ¿No vamos a la 
universidad, en parte, para formar quiénes 
seremos, es decir, para construir nuestra 
identidad? ¿No la manifestamos a través de 
nuestra ropa y accesorios? ¿Los estudiantes no 
siguen siendo visibles en el espacio público? 
¿Qué hay del 68, las marchas estudiantiles del 
2011 o las del 2019? ¿Y Las Tesis? Por cierto, 
estas manifestaciones públicas son diferentes 
en sus objetivos, contenidos y expresiones 
ideológicas. Pero seguimos usando la ropa, 
los objetos, los accesorios y, por supuesto, los 
tatuajes como un lenguaje que, esperamos, 
comunique quiénes somos y cómo queremos 
que nos perciban.

Susana Gazmuri Stein
Doctora en Historia.

Profesora adjunta, Instituto de Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile



121

Banda
Autoría desconocida

Siglos XVII-XVIII
Seda tejida y pintada

35 x 120 x 3 cm (en marco)
Usada por los alumnos de la 

Universidad Santo Tomás
MHN 3-33876 14



122

Juego de cartas
Gio. Battista; Fratelli Albrizzi 
Venecia, ca. 1750
Cartón impreso y dorado, cuero
2,5 x 5,6 cm x 10 cm
MHN 3-104815



123

En un pequeño cofre de cuero proveniente 
del nordeste de Italia, datado aproximadamente 
en el siglo XVII, se encuentran cincuenta y dos 
cartas impresas en papel. En el reverso, hay una 
decoración simétrica de cuadros azules, pero 
en el anverso, ¿qué misterios revelan? Cada una 
cuenta una historia y, en ellas, se narran las 
vidas de personas desconocidas, con un dibujo 
distintivo y un escrito en italiano. Si bien su 
uso es lúdico, estas piezas son poemas vivos. 
Funcionan como obras de arte, mostrando las 
partes más oscuras del ser humano: hambruna, 
pobreza, muerte, pero también la belleza de 
existir y convivir con otros. El cuidado del 
jardín, la siembra, los afectos y las pausas 
nos invitan a volver a mirarnos. La fragilidad 
humana, que parece inestable, se refleja en 
los dibujos de estas cartas. Son fragmentadas, 
elementos en conflicto que pueden componer 
un todo, dependiendo de quién las coloca. 
Representan, en sí mismas, pequeñas historias 
que capturan momentos de experiencias, 
invitando a la imaginación del jugador. Esta 
unión de elementos contradictorios produce 
hermosas conversaciones. Tal vez, si apilas las 
cartas unificándolas de manera distinta, puedan 
mostrar la historia del mundo: describir su 
economía, sociedad y cultura, o, por otro lado, 
puedes utilizarlas para leer tu futuro, como un 
tarot. Este juego es como un libro de cuentos 

que produce un universo en sí mismo. 

Laura Ibáñez Kuzmanic
Gestora Cultural, 27 años

La baraja de naipes del periodo colonial 
es un testimonio que permite conversar en 
torno al ocio y la cultura en el Chile colonial. 
Esta baraja, al parecer en buen estado de 
conservación, está compuesta por una caja 
rectangular con tapa que, de acuerdo a lo 
publicado, contiene cincuenta y dos cartas 
impresas. Estas, con imágenes y texto en 
cursiva en italiano en el anverso y pequeños 
triángulos azules en el reverso, reflejan una 
mezcla de influencias europeas, en particular 
de Venecia, donde fueron creadas.

Los naipes fueron un medio de 
entretenimiento y socialización en las colonias 
españolas. En el Castillo de Niebla, por ejemplo, 
los juegos habrían sido una forma de pasar el 
tiempo entre los soldados y oficiales durante 
periodos de inactividad. Este fuerte, junto con 
otros en la desembocadura del río Valdivia, 
sirvieron no solo como un bastión militar, sino 
que también, por su condición de castillos, 
tuvieron un rango dentro de la administración 
que posibilitó instancias de socialización en 
diversas actividades. Al interior de un castillo 
había residencias, iglesia, almacenes, herrería, 
panadería, entre otros.

De esta forma, los naipes, como ejemplos de 
formas de socialización, pueden ser además de 
un objeto decorativo, un elemento que permitió 
reforzar aspectos de la cultura europea en la 
vida cotidiana de los locales. El estudio de las 
cartas permitiría entender también algunas de 
las influencias culturales de la época. 

En términos generales, a partir de este 
objeto se abre una invitación para reflexionar 
en torno a la historia del ocio y la cultura 
en Chile, buscando las conexiones entre las 
influencias europeas y la vida cotidiana en los 
territorios de ultramar.

Gonzalo Aravena Hermosilla
Director Museo de Sitio Castillo de Niebla

La baraja o juego de naipes tiene su origen 
en China, en el siglo IX, y su introducción en 
Indias por parte de los españoles, data del 
siglo XVI. Se trata, probablemente, de una de 
las actividades lúdicas de mayor extensión a 
través del tiempo y que convoca de forma más 
transversal a hombres y mujeres de diferentes 
sectores sociales. 

El juego, en general, y la baraja en particular, 
se encuentran estrechamente vinculados tanto 
con la entretención, como con la pérdida del 
patrimonio y en no pocas ocasiones, con la 
conflictividad y los enfrentamientos violentos. 
En una sociedad volcada al espacio público, 
como era la sociedad colonial, la entretención 
se encontraba estrechamente vinculada con las 
apuestas. Por ello, la Corona y las autoridades 
en Indias entendían los juegos de azar como 
un “vicio” y, en consecuencia, intentaron 
infructuosamente erradicarlo a través de 
bandos de buen gobierno. La celosa mirada 
de las autoridades se dirigía, en especial, hacia 
los ámbitos de sociabilidad popular, como 
plazas, chinganas, pulperías, fondas y garitos. 
En estos convergían hacendados y peones, 
autoridades y bajo pueblo, ya sea para relatar 
venturas y desventuras, beber, acceder al 
comercio sexual y jugar a las cartas. Muchos 
de quienes concurrían a estos espacios perdían 
propiedades, animales, herramientas e incluso 
su ajuar personal en el juego de baraja y, con 
ello, veían comprometidas sus estrategias 
personales y familiares de sobrevivencia. Por 
ello, en no pocas ocasiones la comprobación 
o sospecha de trampa, unido al consumo 
de alcohol, desencadenaba violentos 
enfrentamientos entre los jugadores, resultando 
muchos de ellos con heridas graves e incluso 
algunos perdían la vida.

Igor Goicovic Donoso
Doctor en Historia.

Profesor titular, Departamento de Historia, 
Universidad de Santiago de Chile



124

Ese baúl de cuero repujado que guardaba 
las prendas más preciadas de mi madre y antes 
las de la abuela, ese baúl con olor a palqui 
y quillay para mantener a raya a termitas y 
polillas. Cuando niña lo abría para descubrir 
los tesoros que guardaba, las basquiñas, las 
barbas de ballena, el manto de salida, el ropón 
y la corona de bodas, la biblia traída desde 
España y por supuesto al fondo, las cartas 
de mi padre enviadas desde el fuerte en la 
Frontera. Mi madre lloraba cada vez que las 
leía, yo esperaba a que volviera… pero no lo 
hizo, se lo llevaron cautivo y no supimos más 
de él. Ni una prenda pudimos recuperar, solo 
nos queda el recuerdo, sus cartas, nada más.

Ahora que mi madre me ha dejado el 
baúl en herencia se me hace más difusa la 
imagen de mi padre desaparecido a inicios 
de primavera.

El baúl de cuero repujado y colores 
vivos aún huele a palqui y a quillay, huele a 
rosas como el sutil aroma de mi madre y a 
recuerdos imborrables como la barba de mi 
padre besando mi frente el día que partió 
para no volver.

Rodrigo Martínez Iturriaga
Profesor de Historia y Geografía, 59 años

Este baúl surandino destaca por los 
diseños zoomorfos y fitomorfos inscritos en 
su exterior, los que, más allá de su carácter 
decorativo, hacen de este mueble una 
superficie de inscripción, un bestiario en 
clave virreinal, en el que conviven elementos 
europeos, indígenas y mestizos. 

Entre el follaje conformado por hojas 
de acanto y palmetas es posible identificar 
pájaros, monos, perros, toros y flores 
distribuidos en todas las caras de la caja. La 
presencia de animales que no son típicamente 
altiplánicos, da cuenta de los intercambios 
culturales ocurridos tempranamente en la 
zona lacustre andina. 

En este baúl también destacan figuras 
míticas, de aparente aspecto europeizante, 
que se presentan en pares; se trata de 
sirenas portando charangos o vihuelas. Estas 
constituyen una supervivencia de dos criaturas 
femeninas prehispánicas de naturaleza 
pisciforme: Quesintuu y Umantuu, habitantes 
del lago Titicaca. Estas hermanas colonizaron 
las portadas de las iglesias, los tejidos, la platería 
y el mobiliario producido entre los siglos XVII 
y XVIII en el Alto Perú, como resultado de las 
negociaciones entre la memoria de los nativos 
y la estética de los conquistadores. Este vínculo 
con el lago se ve reforzado por la presencia de 
chozas de totora, forma típica de las viviendas 
entre la etnia Uru. 

Finalmente, en las caras laterales es posible 
distinguir otra quimera, en este caso de origen 
hispánico: el águila bicéfala, emblema de la 
casa de Habsburgo, empleado desde el reinado 
de Carlos I de España, también conocido como 
Carlos V del Sacro Imperio Romano Germánico.

Manuel Alvarado Cornejo
Investigador de Colecciones, 

Museo Nacional de Bellas Artes

Este baúl cubierto de guadamecí posee una 
complejidad ornamental y una finura de oficio 
que pareciera incoherente con su condición 
de mueble para guardar ropas o telas. Es un 
mueble suntuoso por su material y por el 
programa de figuras que lo adorna, destinado 
a guardar objetos especialmente preciados. 

El vestuario de telas finas con bordados tenía 
un alto valor económico durante el siglo XVIII. 
Algo similar ocurría con las telas de encaje 
y las sedas, y otras prendas como casacas, 
camisas, ropa interior, zapatos y sombreros. 
El baúl ricamente ornamentado, por tanto, es 
el contenedor adecuado para bienes costosos, 
escasos y de alta valoración simbólica. 

En el guadamecí se identifican aves, monos, 
sirenas, cuernos de la abundancia, cestas de 
frutas, todos estos elementos unidos por una 
tupida vegetación de la que surgen grandes 
flores. Estos parecen constituir un tramado de 
símbolos europeos y americanos organizados 
en torno a un propósito difícil de identificar. A la 
luz de la función del baúl y de la carga simbólica 
de sus terminaciones se puede proponer una 
interpretación. Si el mueble sirve para guardar 
telas y vestimentas suntuosas y el guadamecí 
está ahí para proyectar al exterior el lujo de lo 
que preserva en su interior, parece razonable 
vincular las figuras labradas, policromadas y 
doradas con dicha ostentación, y proponer que 
fue concebido para representar la abundancia. 
La vegetación exuberante, las enormes flores 
y las representaciones de aves y animales 
muestran un mundo generoso. Las sirenas, por 
su parte, introducen una consideración moral; 
así como su canto engaña a los navegantes, 
las riquezas mundanas pueden ser una trampa 
para quien las posea. 

Fernando Guzmán Schiappacasse
Doctor en Historia del Arte.

Profesor titular, Universida Adolfo Ibáñez



125

	 Baúl
Autoría desconocida

Perú, siglo XVIII
Madera ensamblada, cuero repujado y policromado y metal forjado

59 x 108 x 58,5 cm
MHN 3-1077 16



126

Retrato de María Mercedes de Salas y Corvalán de Rojas
Autoría desconocida
1770
Óleo sobre tela
56 x 66,5 cm
Traspaso interno Biblioteca Nacional de Chile, 1911
MHN 3-10517



127

María sabía que debía utilizar el collar con 
la mayor cantidad de perlas posibles. María, 
desde que compró ese tocado, sabía cuándo lo 
iba a utilizar, también sabía lo bien que se vería 
con esa diadema que tenía. María sabía que 
tenía que sentarse por horas con sus mejores 
encajes y tembleques. María conocía a La 
Gioconda, también conocía a la escuela limeña 
y a los retratistas de moda de la capital del 
virreinato. Y es que María sabía la importancia 
de ser retratada.

María Mercedes de Salas y Corvalán es de 
la élite del Reino de Chile. María Mercedes de 
Salas cuenta con apellido compuesto y con 
prefijo al mismo. María Mercedes sabía que un 
retrato es sinónimo del buen gusto. María sabía 
que iba a ser colgada en un museo, así como 
sabía que Edmundo escribiría sobre ella tres 
siglos después y sabe quién escribirá sobre ella 
en el futuro, y de quien yo no sé. María sabía, 
con su mirada sabemos que sabía. 

Edmundo Albornoz Pinto
Historiador del Arte, 24 años

El retrato de María Mercedes de Salas 
y Corvalán, probablemente fue pintado en 
Lima alrededor de 1780. María Mercedes, 
esposa de José Antonio de Rojas y Urtuguren, 
pertenecía a una familia prominente que 
viajaba frecuentemente entre Santiago, Lima, 
Buenos Aires y España, facilitando su acceso a 
las modas contemporáneas.

El estilo predominante en Chile era el 
Rococó, siguiendo las tendencias de España 
y Francia.  ¿Un traje "à la française"?, ¿"à la 
polonaise"? o ¿"à l'anglaise"? En lugar de las batas 
pesadas de seda brocada, María Mercedes lleva 
una camisa o "jubón" de encaje con motivos 
florales, complementado con pasamanería 
dorada y bordados. Aunque el retrato la 
muestra sentada, lo que dificulta la observación 
completa de su vestuario, la similitud con el 
retrato de doña Juana de Rivera y Herbozo del 
MALI de Perú sugiere que su atuendo podría 
incluir un mandil a nivel de la cintura y se 
esboza el uso del manto o "manta de humo". 
El encaje, un símbolo de estatus, provenía en 
su mayoría de Flandes, aunque también se 
producía en México. Una particularidad de las 
damas chilenas era el uso del cabello suelto, 
dividido en trenzas adornadas con rosas de 
cinta de seda, presente tanto en este retrato 
como en el de Juana de Rivera y Herbozo.

El retrato de María Mercedes ilustra la 
interacción cultural y estilística entre Lima y 
Santiago en el siglo XVIII, mostrando cómo 
la adaptación local del vestuario hispánico 
introdujo variantes al traje femenino. La 
influencia limeña en el vestuario chileno 
de la época refleja una rica interacción 
cultural entre el norte y el sur del continente 
americano, que no se visualiza tan 
frecuentemente en la actualidad.

Acacia Echazarreta Yávar 
Departamento de Curaduría,

 Museo de la Moda

María Mercedes de Salas y Corvalán de Rojas, 
fue hija de José Perfecto de Salas y los Ríos 
y de María Josefa Corvalán Chirinos, además 
hermana de Manuel de Salas, figura clave en 
la construcción de la República. Manuel Amat 
y Junyent, gobernador y capitán general del 
Reino de Chile, nombró a José Perfecto de Salas 
como su asesor y le acompañó con el mismo 
cargo a Lima, cuando este fue designado en 
1761 virrey del Perú, cargo que se extendió 
hasta 1774. Posiblemente, durante ese período 
en Lima se realizó este retrato, coincidiendo 
que, durante ese momento, vivía en la capital 
virreinal José Antonio de Rojas y Urtuguren, 
criollo chileno, quien estaba a la orden del 
virrey Amat y Junyent. En 1772, Antonio de 
Rojas inició un viaje a España, que se extendió 
hasta 1778. A su regreso, en Buenos Aires se 
casó con María Mercedes de Salas, con la que 
se había comprometido en matrimonio antes 
de emprender su viaje. 

Se puede hipotetizar que esta pintura 
es un retrato de boda, debido a que María 
Mercedes aparece representada con un rico 
tocado, con una diadema con perlas, encajes y 
tembleques, además de pendientes, siguiendo 
la moda de la corte virreinal limeña. Moda que 
fue descrita por el viajero francés Amedée-
François Frézier, cuando visitó Lima en 1713, 
dando cuenta del gusto de las mujeres limeñas 
por las perlas, pendientes y joyas de alto costo 
monetario. Un tipo de indumentaria que 
continuó utilizándose durante el siglo XVIII 
y que caracterizó a las mujeres de la élite del 
virreinato. Por lo que este retrato se convierte 
en una ventana, para conocer la vida de las 
mujeres durante ese período. 

Juan Manuel Martínez Silva
Doctor en Estudios Americanos.

Profesor, Universidad Adolfo Ibáñez



128

Prodigioso resultado del ingenio y habilidad 
de nuestra especie, la tecnología lítica al 
servicio de lo cotidiano. Un utensilio que, con 
variaciones en el tiempo, en su esencia, sigue 
prestando la misma función. 

“Del polvo al polvo” pareciera ser la síntesis 
de su labor, situando al operador de esta 
herramienta a ejecutar una tarea con tintes 
bíblicos. Una materia rígida debe someter a 
otras que, dadas sus características, no son 
capaces de resistir la fuerza de la presión, 
diseminándose, entregando el fruto de su virtud 
o logrando la amalgama de los elementos.

Álvaro Sepúlveda Quezada
Profesor de Educación Tecnológica, 47 años

El batán afroazapeño es un utensilio hecho 
de piedra, cuyo símil es el batán antiguo de la 
época prehispánica.

A diferencia del batán de piedra mediana, 
semiplana y cuadrada de origen indígena, los 
afrodescendientes del valle de Azapa le dieron 
su impronta fabricándolo a partir de una piedra 
maciza, grande, plana en su base y ahuecada en 
la superficie, utilizando un mortero igualmente 
de piedra alargada, redondeada, que se mece 
de lado a lado. De ahí el dicho de asimilar 
este movimiento con el ritmo cadencioso de 
caderas de las mujeres negras: “Ahí viene la 
negra moviendo su batán”. 

Este utensilio fue clave para las comunidades 
de personas africanas esclavizadas traídas a la 
actual zona de Arica entre los siglos XVI y XIX, 
las cuales se apropiaron de ciertos elementos 
que tuvieron a su alcance para sustentarse.  

Es así como el batán se volvió indispensable 
en el uso cotidiano, ya que su finalidad 
principal fue moler las aceitunas u olivas 
para obtener aceite, como también machacar 
hierbas, ajíes y otras especias utilizadas en 
la preparación de sabrosas comidas como el 
picante de mondongo, el arroz tapado y las 
caiguas rellenas, reconocidos sabores que son 
parte del patrimonio alimentario del pueblo 
tribal afrodescendiente chileno.

La modernidad, que introdujo artefactos 
eléctricos como la licuadora, y los mercados 
que internaron una gran variedad de aceites 
de oliva, fueron algunas de las razones para 
que mermara, hasta quedar obsoleto, el uso 
del batán en las comunidades rurales. En la 
actualidad, podemos apreciar uno que otro 
ejemplar de estos artefactos, mudos testigos 
de un pasado que nos recuerda las formas de 
vida de las familias afrodescendientes en el 
Norte de Chile.

Azeneth Báez Ríos
Presidenta de la Agrupación de Mujeres 

Afrodescendientes Rurales Hijas de Azapa

Piedra, granos, manos y energía se funden 
en este objeto que refleja una de las actividades 
esenciales en la alimentación de quienes 
no tuvieron acceso a molinos de tracción 
hidráulica, eólica o animal, o que han buscado 
su complemento con harinas de producción 
casera y de consumo familiar. Desde los 
hogares campesinos de la Europa medieval 
hasta los del Chile rural contemporáneo, 
pasando por los usos tradicionales amerindios, 
la molienda cotidiana de trigo, maíz o cebada 
va asociada al mortero casero. 

Nuestra piedra de moler puede inscribirse, 
así, en un proceso de larga duración que 
explica también su datación imprecisa: ¿es 
del siglo XVIII o del XIX? ¿Será colonial o 
“republicana”? Preguntas que cuestionan, 
finalmente, el carácter “colonial” del objeto, 
creando una tensión estéril entre el momento 
de su confección y la temporalidad de 
su utilización. En otras palabras, la pieza 
expuesta pudo ser fabricada en el siglo 
XVIII, pero haber sido utilizada a lo largo 
de mucho tiempo, adentrándose en el siglo 
XIX con toda su “colonialidad” de origen y la 
“memoria material” de su empleo a través de 
varias generaciones o lugares… de la misma 
forma que muchos otros usos, costumbres y 
creencias, que provenían de lejanos tiempos 
coloniales y que mantuvieron su vigencia 
social más allá de los límites formales con que 
la historiografía define a “lo colonial”.

No se sabe tampoco de qué lugar 
procede esta piedra… y ello no debiese ser 
una preocupación relevante para entender 
el significado histórico de un objeto tan 
común en todo hogar rural y popular hasta 
épocas recientes. 

Jaime Valenzuela Márquez
Doctor en Historia (EHESS, París).

Profesor titular, Pontificia 
Universidad Católica de Chile



129

Piedra de moler
Autoría desconocida

Chile, siglos XVIII-XIX
Piedra tallada
46 x 25 x 6 cm 

Adquisición, 1925
MHN 3-30124 18



130 131

Guante
Autoría desconocida
Ámbito virreinal andino, siglo XVIII
Algodón e hilo metálico tejido de aguja y bordado
26,5 x 16 cm 
MHN 3-32238  19



131

Este guante fue realizado a través de técnica 
de agujas con hilo principalmente de color café, 
complementado con hilos metálicos y de otras 
tonalidades cercanas al amarillo, verde, azul 
y púrpura. Los dedos van semi descubiertos 
y presentan ornamentaciones con motivos 
geométricos y fitomorfos en falanges proximales 
y bordes, al igual que la cara dorsal. En la cara 
palmar destaca la inscripción "esclava hasta la 
muerte"; y bajo esta la figura de un hombre con 
sombrero y casaca, acompañado de dos figuras 
de animales. La muñeca contiene decoraciones 
geométricas y fitomorfas, además de lo que 
parece ser un escudo familiar o imperial. 

Por dichas características, este guante 
podría estar vinculado a tres mujeres 
diferentes. Desde una interpretación literal de 
la palabra "esclava" y considerando la tradición 
manual de la población de origen africano en 
Chile durante los siglos XVII y XVIII; el objeto 
podría haber sido confeccionado por una 
mujer esclavizada con el fin de manifestarle 
a su "amo" lealtad, respeto, buenos servicios 
o incluso afecto. También podría tratarse de 
una esposa de un estanciero o hacendado 
que agasaja a su marido con un objeto para 
cuidar sus manos del trabajo en el campo, 
junto con demostrarle cariño y fidelidad; pues 
la frase "esclava hasta la muerte" era utilizada 
con frecuencia como despedida epistolar 
femenina. Con todo, podríamos estimar una 
tercera opción relacionada con una "esclava 
de Dios" o "esposa de Cristo", es decir, una 
religiosa de clausura que podría haber 
elaborado este guante como obsequio para 
algún benefactor de su monasterio, lo que 
sucedía comúnmente en Chile virreinal según 
el testimonio de Sor Úrsula Suárez.

Alejandra Fuentes González
Doctora en Historia y Gestora cultural.

Investigadora asociada, Centro de Estudios 
Históricos, Universidad Bernardo O'Higgins 

Elaborar un mitón tejido es delimitar una 
zona de conocimiento. La orquesta de la 
técnica, el uso de un material, un diseño y la 
elección del color. Tomar decisiones y saber 
cómo hacerlo. Comprender una forma, la de la 
mano, que se articula y se mueve, que requiere 
ser abarcada en toda su complejidad para que 
cumpla su función, la de los dedos y la del 
mitón mismo. A la vez, un gesto de cariño, 
un acto de amor para uno mismo o para un 
tercero. Una muestra de confianza, ¿quién 
dejaría sus manos en las manos de otro?

Esclava hasta la muerte como una promesa 
de eternidad más que de sometimiento. Tal vez 
un regalo, una ofrenda, o un recuerdo, que 
no solo cubrió una mano, sino que también 
adoptó su forma, cada dedo, la palma y la 
muñeca. El tiempo que corroe se llevó parte del 
material hilado imperfecta y artesanalmente, 
de un grosor variable e intersectado por hilos 
metálicos en toda la corteza, pero dejó intactos 
sus símbolos, algunos ahora indescifrables y 
otros reconocibles como una figura humana 
y una forma animal. Sus tonalidades aún no 
terminan de apagarse, pero es probable que 
esté descolorido. 

Este mitón nos remite a otro siglo y a otro 
espacio, a un lugar y una sensibilidad diferente, 
pero también a un tipo de vínculo relacional 
que podemos identificar en el presente. Tejido, 
recibido, atesorado y guardado, se convirtió con 
el tiempo en una pieza de museo que permite 
conocer las formas que adoptó la devoción y la 
preocupación por el otro en el pasado.

Sara Acuña Ávalos
Historiadora, 41 años

Desde épocas remotas, los guantes son 
un accesorio que cubre del frío y protege las 
manos en trabajos que lo requieren. En la Edad 
Media se comenzaron a decorar profusamente 
y pasan de ser un elemento utilitario a ser un 
accesorio del vestuario que adorna e incluso 
identifica a su dueño. Son creaciones únicas, 
aunque compartan características comunes con 
otros guantes. 

Un solo guante ha sobrevivido de un par 
y nos evoca a alguna persona misteriosa. El 
tejido de punto fino puede hablar del deseo 
de durabilidad y flexibilidad de movimiento. 
Las decoraciones en hilos de seda y metálicos 
nos remiten al rango del portador. El diseño sin 
punta de los dedos indica un uso en el que era 
necesaria la destreza manual.

Habla de un artista hábil. Plasmó diseños 
tejidos de distintos patrones tanto formas como 
grecas decorativas. Una curiosa figura de un 
hombre en la palma de la mano, semejante a 
un esqueleto vestido a la usanza de la época 
virreinal alimenta a una de las aves que tiene 
a cada lado. En su dorso, completamente 
decorado, cada dedo tiene distintos diseños 
con forma de anillos y la imagen de lo que 
podría ser un corazón en el dedo medio. 
Poco visible, en el dorso del dedo pulgar se 
observa un ave bicéfala. Las terminaciones en 
flecos de diferentes colores de la zona de la 
muñeca y el remate de los dedos refuerzan 
la idea de un trabajo minucioso y fino, 
perfectamente planificado, obra de un artista 
altamente calificado. La frase "ESLEAVA ASTA 
LA MUERTE" delicadamente tejida y legible, 
añade un toque más de misterio a esta pieza 
llena de simbolismo.

Carmen Pizarro Puccio
Conservadora, Catedral de Santiago



132 133

Se rumoreaba por las calles españolas 
sobre una extraña carta firmada por un 
individuo de sangre noble y timbrada por un 
sello del mismo origen que su portador. Esta 
carta hablaba con extrañas palabras, unas 
que no eran fáciles de entender para aquellos 
que no conocían el idioma de los caracteres, 
por lo que no pasó mucho tiempo para que 
un caballero arribara al pequeño pueblo a 
preguntar a los lugareños sobre el escrito. 
Era un hombre apuesto de nacionalidad 
extranjera y acento pegajoso, tocó la puerta 
de cada casa al alcance de sus manos en 
búsqueda de alguien que pudiera contarle 
más sobre el pedazo de papel que fue sellado 
por una extraña pieza de metal que tenía al 
forastero interesado. No pasó mucho tiempo 
para que el sujeto se encontrara en la casa 
de una mujer anciana de cabellos blancos 
y piel arrugada, el hombre preguntó por su 
nombre a lo cual ella respondió que eso ya 
no importaba, que simplemente le contaría 
una historia y él tendría que marcharse de su 
morada tal como ingresó. El viajero asintió 
con la cabeza y le preguntó: ¿Qué sabe usted 
sobre la carta y el sello de plata? La mujer lo 
miró atentamente y comenzó a contarle una 
historia. El sello fue aquel que timbró cientos 
de cartas, incluida aquella llena de conjuros 
de la anciana que pondría fin a la vida de su 
dueño, el rey Carlos IV.

 Maite González Chiguay 
Estudiante de tercero medio A, Liceo María 

Auxiliadora de Punta Arenas, 16 años

España, el reino de reinos, se expandió por 
América de la mano de sus símbolos: la cruz 
cristiana, sus banderas, sus blasones nobiliarios 
y el escudo de armas del Rey, eran la expresión 
de una administración centralizada más allá de 
las columnas de Hércules.

Al despertar el siglo XIX, España era 
un imperio en crisis, y pese a los difíciles 
momentos, las monedas y sellos donde se 
representaba el escudo del rey Felipe IV, 
daban cuenta de los reinos que conformaban 
el imperio: ahí estaban Castilla, León, 
Granada, Navarra y por supuesto, la casa de 
Borbón, que ligaba a la Corona española con 
su par francesa. En un mundo comunicado 
solamente por los barcos que lograban sortear 
navegaciones largas y peligrosas, un sello real 
era la palabra del monarca estampada en un 
papel, que disponía, autorizaba y ordenaba lo 
que a veces tardaba meses en concretarse a 
raíz de la lejanía con la metrópoli.

Carlos IV finalmente no pudo con la última 
crisis de su reinado. El desastre de Trafalgar 
en 1805, las dificultades para mantener sus 
líneas de comunicaciones marítimas y la 
intromisión de sus aliados franceses en su 
territorio, decantaron en su dimisión, en el 
breve primer reinado de su hijo Fernando y 
en la instalación de José Bonaparte en el 
trono. En consecuencia, la América española 
vio nacer sus nuevos símbolos republicanos: 
estrellas, soles, volcanes en erupción y gorros 
frigios eran esta vez, al menos en lo aparente, 
la expresión de la voluntad del pueblo.

Eduardo Rivera Silva
Curador, Museo Marítimo Nacional 

Esta curiosa pieza de acero menciona todos 
los títulos que poseía el rey de España en aquel 
entonces: Carolus IIII Dei Gratia, Hispaniarum, 
Vtriusq(ue) Siciliae, Hierusalem, Indiarum, 
Insularum ac Terrae Firmae Maris Oceani Rex, 
Anno 1789. En nuestro idioma: Carlos IIII (no 
IV, práctica común en la época, ignoraremos el 
famoso mito del relojero ya que existen otras 
explicaciones) por la gracia de Dios, rey de 
España, de las Dos Sicilas, de Jerusalén (este 
título estaba ligado al anterior desde el Siglo 
XIII), de las Indias (el continente americano), y 
de las islas y tierras firmes del Mar Océano, Año 
1789. El diseño evoca claramente al reverso de 
las monedas de 8 Escudos que circularon en 
España y en América entre 1772 y 1825, con 
el escudo de armas del Rey, y rodeado por el 
collar de la Orden del Toisón de Oro.

En cuanto a su uso, me inclino más a la 
posibilidad de que haya sido utilizado como un 
molde en lugar de un cuño, ya que la pieza no 
tiene el grosor adecuado para que encajara en 
una prensa a volante o a vapor. Podría haberse 
realizado en algún proceso electrolítico para 
crear placas en cobre, y estos a su vez, usarse 
para entrega de galvanos (reconocimientos) 
o para uso decorativo en algún mueble o 
encuadernación de lujo. Es posible que esta 
pieza no sea exactamente de 1789 y muy 
seguramente fue enviada directamente desde 
España, ya que no lleva indicación alguna de 
que se haya creado en nuestra Casa de Moneda.

Christian Galeas Arce
Investigador numismático.

Asociación Numismática de Chile (ANUCH)



133

Sello real de Carlos IV de España
Autoría desconocida

España, 1789
Plata fundida y grabada 

97 mm de diámetro
MHN 3-1057 20



134 135

Catálogo Patrimonio a Tres Voces

01. Virgen de la Merced con donantes
Autores:
Constanza Acuña Fariña
Angela Benavente Covarrubias 
Julio Sáenz López 

02. Poncho
Autores: 
Maria Montt Strabucchi
Ricardo Kusunoki Rodríguez
Juliana Castellanos Ramelli

03. Almofrej
Autores: 
Alejandra Vega Palma
Gonzalo Olmedo Espinoza
Javiera Carmona Jiménez

04. Alforja 
Autores: 
Muriel Paulinyi Horta
Julieta Elizaga Coulombié
Camila Milenka



135

05. Flauta
Autores: 
Claudio Mercado Muñoz
Manuel Arancibia Gatica
Juan José Flores Cárcamo

06. Campana
Autores: 
Elvira Pérez Villalón
Laura Fahrenkrog Cianelli
Juan José Flores Cárcamo

07. Modo de hacer las matanzas en Chile 
Autores: 
Elvira López Taverne 
Francisco Mora Córdova
Max Núñez Danus 

08. Retrato de Catalina de Erauso (La monja Alférez) 
Copia del original de Francisco Pacheco 
Autores:
Verónica Undurraga Schüler 
Irene de la Jara Morales 
Patricio Soto Toro



136 137

11. Autorretrato en el Cabo de Hornos
Autores: 
Alberto Harambour Ross
Cristina Furrianca Llaneza
Dusan Martinovic Andrade 
Paola Grendi Ilharreborde 
Alejandra Espinoza González

12. Tapada
Autores:
Isabel Cruz de Amenábar
Marisol Richter Scheuch
Cristián Dziekonski Vásquez

09. Frena y cabezada mapuche
Autores: 
Fernando Pairican Padilla
Susana Chacana Hidalgo
Catalina Muñoz Garrido

10. Isle du Chiloé et environs (Isla de Chiloé y alrededores)
Autores:
Rodolfo Urbina Burgos (†)
Ximena Urbina Carrasco
Marijke van Meurs Valderrama
Paulo Maturana-Rencoret



137

13. Repostero
Autores: 
Olaya Sanfuentes Echeverría
Magdalena Pereira Campos
Francisca Mira Hurtado

14. Banda 
Autores:
Susana Gazmuri Stein
Francisca del Valle Tabatt
Aukan Ríos Campos

15. Juego de cartas
Autores:
Igor Goicovic Donoso
Gonzalo Aravena Hermosilla
Laura Ibáñez Kuzmanic

16. Baúl
Autores:
Fernando Guzmán Schiappacasse
Manuel Alvarado Cornejo 
Rodrigo Martínez Iturriaga



138

19. Guante
Autores:
Alejandra Fuentes González
Carmen Pizarro Puccio
Sara Acuña Ávalos

20. Sello real de Carlos IV de España
Autores:
Christian Galeas Arce
Eduardo Rivera Silva
Maite González Chiguay 

17. Retrato de María Mercedes de Salas y Corvalán de Rojas
Autores:
Juan Manuel Martínez Silva
Acacia Echazarreta Yávar 
Edmundo Albornoz Pinto

18. Piedra de moler
Autores: 
Jaime Valenzuela Márquez
Azeneth Báez Ríos
Álvaro Sepúlveda Quezada





140



Tierra de 
fronteras



CRÉDITOS

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio: Carolina Arredondo Marzán  
Subsecretaria del Patrimonio Cultural: Carolina Pérez Dattari 
Directora del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural (SNPC): Nélida Pozo Kudo
Directora (S) Museo Histórico Nacional: Isabel Alvarado Perales

Título: Tierra de fronteras

ISBN: 978-956-7297-65-8
Propiedad Intelectual: 2025-A-2924

Idea original: Museo Histórico Nacional
Textos: Andrea Müller B., Javiera Maino G., Manuel Correa S., Leone Sallusti P., María Ignacia Parada B., 
Triana Sánchez R., Ximena Urbina C., Juan Manuel Martínez S., Emilia Müller G., Ximena Gallardo S. 
Documentación de objetos: Unidad de Colecciones 
Traducción: Carolina Farías M., Emilia Müller G. y Ximena Gallardo S.
Fotografías: Marina Molina V. y Claudio López F.
Edición: Triana Sánchez R.  
Coordinación: Isabel Alvarado P. 
Administración: Marta López U.

Diseño y diagramación: Daniela de la Fuente N.
Impresión: Andros Ltda.

Agradecimientos: A Amparo Fointaine por su colaboración en el análisis de la figura de la sirena en el capítulo 
Hilos viajeros: el imaginario andino en seda y metal. A todos los autores y autoras del capítulo Patrimonio a tres 
voces. 

Imagen de portada: Detalle poncho, MHN 3-32686 



3

Tierra de 
fronteras



4 5



4 5

Presentación									         7

Introducción									         9

Capítulo I: 
Renovaciones museográficas. 
El paso del tiempo y la búsqueda de un nuevo sentido				   13

Capítulo II: 
De imperios, pueblos y fronteras: La construcción de una sociedad 
híbrida en el Chile colonial (1598 - 1808) 	 				    29

Capítulo III: 
Tierra de fronteras		  							       53

Capítulo IV:
Hilos viajeros: el imaginario andino en seda y metal	 			   71

Capítulo V: 
Patrimonio a tres voces								        91

Índice 



6



7

Presentación Presentation

Los museos de historia son fundamentales en la preservación 
de nuestro patrimonio, acompañando sus procesos de 
construcción e interpretación. Mediante la selección y 
exhibición de determinadas materialidades, nos transportamos 
a un pasado que nos es inasible. Su dimensión simbólica abre  
la construcción de relatos sobre épocas anteriores que nos 
aproximan a diversas formas de comprender la realidad. Relatos 
que no son estáticos, sino que cambian con el tiempo y el 
espacio geográfico, y emergen de los sentidos y sensibilidades 
de quienes los elaboran en el presente –tanto de quien elabora 
el guion de una exhibición como de las audiencias que 
interactúan con ella–.

El Museo Histórico Nacional es una institución fundamental 
en este sentido. Su labor no solo contribuye a la conservación 
y aumento de nuestras valiosas colecciones nacionales, sino 
también a la promoción de una reflexión crítica sobre el pasado 
y sus huellas, así como sobre su influencia en la conformación 
de identidades. Incide en la forma de pensar la historia y nuestra 
relación con ella. Al acoger las diversas visiones que dan vida 
a nuestra nación, permite poner en tensión la visión monolítica 
del desarrollo humano, dando lugar a lecturas complejas, 
dinámicas y plurales, que nos proponen alternativas posibles 
para pensar la historia y el pasado.

Los capítulos de los distintos volúmenes de esta colección son 
una invitación a reconsiderar la historia y el rol del museo en su 
configuración narrativa, desde la materialidad de los objetos y 
su dimensión simbólica inherente. En este nuevo guion para el 
Museo Histórico Nacional, nos acercamos a distintas maneras de 
leer el pasado, y, con ello, a un presente que, en sus instituciones 
patrimoniales, busca acoger plenamente la diversidad histórica 
del país y de las culturas que han habitado su territorio.

Nélida Pozo Kudo
Directora 

Servicio Nacional del Patrimonio Cultural

History museums play a crucial role in preserving our 
heritage, aiding in its construction and interpretation. 
Through the selection and exhibition of specific materials, 
we are transported to a past that is elusive to us. Its 
symbolic dimension allows us to build narratives about 
earlier eras, helping us to understand reality in different 
ways. These stories are not static but change with time 
and geographical spaces. They emerge from the senses 
and sensibilities of those who create them in the present 
–both the curators who develop the exhibition narrative 
and the audiences who engage with it–. 

In this regard, the Museo Histórico Nacional is a 
key institution. Its work not only contributes to the 
conservation and enhancement of our valuable national 
collections but also promotes critical reflection on the past, 
its traces, and its influence on the formation of identities. 
The way we perceive history and our relationship with 
it is significantly shaped by the museum's work. By 
embracing diverse perspectives that give life to our 
nation, the museum challenges singular interpretations 
of human development, promoting complex, dynamic, 
and plural understandings that provide alternative ways 
of viewing history and the past. 

The chapters in the various volumes of this collection invite 
us to rethink history and the museum's role in shaping its 
narratives, focusing on both the materiality of objects and 
their inherent symbolic meanings. In this new approach to 
the museum, we explore various ways of interpreting the past, 
and with it, a present that, through its heritage institutions, 
seeks to fully acknowledge the historical diversity of our 
country and the cultures that have existed within its borders.

Nélida Pozo Kudo
Director 

Servicio Nacional del Patrimonio Cultural



8 9



9

Introducción Foreword

La presente publicación corresponde al tercer volumen de la 
colección Un nuevo guion para el Museo Histórico Nacional (en 
adelante, MHN). Su contenido es resultado de una profunda 
reflexión museológica y museográfica acerca del relato que 
hoy se exhibe en la muestra permanente, bajo la pregunta por 
el significado y el rol que debería asumir un museo de historia 
en una sociedad con nuevas demandas hacia el conocimiento 
sobre su pasado. 

Tierra de fronteras es la tercera de ocho curadurías que 
componen este nuevo guion, dedicado a conocer la historia 
de los pueblos del Reyno de Chile, en un arco temporal –
denominado “horizonte” en la nueva propuesta de guion– 
que abarca el periodo colonial, desde el establecimiento de la 
Frontera en el Biobío a fines del siglo XVI hasta la usurpación 
del trono a Fernando VII por Napoleón Bonaparte. Múltiples 
objetos estructuran el recorrido principal, con el objetivo de 
comprender este territorio como colonia del Imperio español, 
pero también desde los pueblos que habitaron sus diversos 
valles, tanto con sus diferencias y particularidades, como 
con sus puntos de encuentro. En este relato el concepto de 
“frontera” actúa como eje principal. 

Desde esta mirada, la narración revisa distintas temáticas. 
Primero, se adentra en las formas en que el territorio fue 
incorporado dentro del Imperio español, con las armas, 
la religión y el idioma como las principales herramientas 
de dominación. Luego, hace un recorrido por sus valles 
transversales, habitados por grupos distintos que, pese a los 

This publication is the third volume in the Un nuevo guion 
para el Museo Histórico Nacional (hereinafter MHN) collection. 
The content results from an in-depth reflection on museology 
and museography concerning the narrative that is currently 
presented in the permanent exhibition. It addresses the 
question of what meaning and role a history museum should 
fulfill in a society that has new demands for understanding 
its past.

Tierra de Fronteras is the third of eight curatorial exhibitions 
within this new script initiative aimed at exploring the history 
of the peoples of the Reyno de Chile (Kingdom of Chile). This 
exploration covers a temporal arc, referred to as the "horizon" 
in the new proposal that spans the Colonial period, from the 
establishment of the Frontier in the Biobío at the end of the 
16th century to the usurpation of the throne from Ferdinand 
VII by Napoleon Bonaparte. The museum route is structured 
around multiple objects, with the goal of understanding 
this territory as a colony of the Spanish Empire while also 
considering the perspectives of the various peoples who 
inhabited its valleys. This narrative highlights their differences 
and unique characteristics, as well as their commonalities. 

A central theme in this story is the concept of "frontier." From 
this perspective, the narrative addresses several themes. It 
begins by examining how the territory was integrated into the 
Spanish Empire, with weapons, religion, and language serving 
as the primary means of domination. Next, it explores the 
diverse valleys populated by different groups who, despite the 



10 11

intentos unificadores de la Corona, mantuvieron sus propias 
identidades, algunas de las cuales perduran hasta hoy. Por 
último, se interioriza en su dimensión urbana, con sus espacios 
de encuentro social que fueron de lo público a lo doméstico. 

El interés hacia las formas en que el territorio fue habitado, 
explica el énfasis en el concepto de frontera. El Reyno de 
Chile fue una gran frontera por ser la última capitanía del 
Imperio español, al mismo tiempo que existió la frontera 
interna, espacio de encuentro y desencuentro de lo mapuche 
y lo español. Así también, el espacio doméstico-urbano se 
constituyó en un límite que, aunque permeable, diferenciaba 
el espacio público de la calle del privado del hogar. 

La estructura del volumen se organiza en cinco capítulos. 
El primero, escrito por Andrea Müller y Javiera Maino, 
profesionales del Área de Exhibiciones de la Subdirección 
Nacional de Museos, reflexiona sobre las exposiciones 
permanentes como espacios dinámicos de comunicación. 
Dentro del contexto de renovación del MHN, las autoras 
entregan claves para llevar adelante un proceso de 
actualización significativo y eficaz. El segundo capítulo 
describe la propuesta curatorial e histórica del horizonte, 
mientras en el tercero, la historiadora Ximena Urbina analiza 
el concepto de frontera como un término polisémico a través 
del cual se puede entender el Chile colonial.
 
Por su parte, en el cuarto capítulo, especialistas internos y 
externos al MHN exploran uno de los objetos clave de la 
curaduría –denominado “objeto ancla” en el nuevo guion–: un 

Crown's efforts to unify them, preserved their distinct identities 
many of which continue to exist today. Finally, the narrative 
explores the urban dimension, focusing on the social spaces 
that transitioned from public to private settings.

The interest in how the territory was inhabited highlights the 
importance of the concept of frontier. The Kingdom of Chile 
served as a significant frontier, being the last captaincy of 
the Spanish Empire. It existed alongside an internal frontier, 
which represented a space of interaction and conflict between 
the Mapuche people and the Spanish settlers. Additionally, the 
domestic-urban environment created a boundary that, while 
permeable, distinguished the public space of the street from 
the private space of the home.

The book is organized into five chapters. The first chapter, 
written by Andrea Müller and Javiera Maino, who are 
professionals in the Exhibitions Area of the Subdirección 
Nacional de Museos (National Subdirectorate of Museums), 
discusses permanent exhibitions as dynamic communication 
spaces. In light of the renovation of the MHN, the authors 
offer insights into creating a meaningful and effective 
updating process. The second chapter outlines the curatorial 
and historical proposal of the horizon, while the third chapter 
features historian Ximena Urbina, who analyzes the concept 
of "frontier" as a polysemic term through which colonial Chile 
can be understood.

In the fourth chapter, specialists from both within and outside 
the museum examine a key object of the exhibition, referred 



10 11

poncho colonial que refleja el intercambio comercial y cultural 
del virreinato del Perú con otros continentes. Finalmente, 
el quinto y último capítulo, es un ejercicio de colecciones 
sobre veinte objetos que forman parte del recorrido de esta 
curaduría. Cada uno de ellos fue interpretado por múltiples 
voces: las del saber experto, las de personas pertenecientes 
a instituciones culturales, y las de ciudadanos y ciudadanas 
de variados rangos etarios y profesiones. El resultado fue un 
diálogo polifónico, elaborado entre la historia, la antropología, 
las ciencias sociales, la semiótica, la trayectoria crítica de cada 
objeto, sus simbolismos, y la memoria. 

Antes de finalizar, amerita señalar que el trabajo realizado para 
renovar el actual guion del MHN ha sido una obra colaborativa 
entre el Museo y sus diversas audiencias. Por medio de estas 
páginas agradecemos a todas y todos quienes han agregado 
capas de conocimiento y experiencias a nuestras colecciones con 
el objetivo de darle un sentido presente a cada una de ellas.

Isabel Alvarado Perales
Directora (S)

Museo Histórico Nacional

to as an "anchor object" in the new script: a colonial poncho 
that embodies the commercial and cultural exchanges 
that took place between the viceroyalty of Peru and 
other continents. The fifth and final chapter focuses on 
a selection of twenty objects that highlight this curatorial 
journey. Each object is interpreted through the perspectives 
of various contributors: experts, individuals from cultural 
institutions, and citizens of diverse ages and professions. 
This collaboration results in a rich, polyphonic dialogue 
that weaves together history, anthropology, social sciences, 
semiotics, and the critical significance of each object, its 
symbolisms, and collective memory.

Before we conclude, it's important to acknowledge that 
the effort to update the MHN's current script has been a 
collaborative project involving both the Museum and its 
diverse audiences. We would like to express our gratitude 
to all those who have contributed their knowledge and 
experiences to our collections, helping to imbue each piece 
with contemporary significance.

Isabel Alvarado Perales
Acting Director

Museo Histórico Nacional 



12



13

Renovaciones museográficas. 
El paso del tiempo y la 
búsqueda de un nuevo sentido
Andrea Müller Benoit y Javiera Maino González
Área de Exhibiciones, Subdirección Nacional de Museos

CAPÍTULO I: 



14 15



15

Museographic Renovations. The Course of Time 
and the Search for a New Sense 

The following chapter discusses the strategies, challenges, 
and opportunities involved in museum renovation processes. 
It views museums as dynamic spaces that can easily become 
outdated and lose their effectiveness as societies evolve. 
From this perspective, it examines the transformation of the 
Museo Histórico Nacional and its current efforts to renovate 
its exhibition narratives.

Creating a new exhibition is a complex task that involves 
thoughtful consideration of collections, narrative development, 
and potential representations. Based on the experience of the 
Plan de Mejoramiento Integral de Museos Estatales (Integral 
Improvement Plan for State Museums), this chapter outlines 
key points and principles for developing exhibitions that 
effectively convey meaningful messages to visitors. In this 
context, the chapter highlights the progress already made by 
the MHN in this area, such as the diagnostic process that 
engaged various communities regarding its exhibition, the 
structure of the new narrative aimed at presenting a more 
layered and diverse history, and the development of initiatives 
that incorporate new perspectives in the interpretation of 
history. 

Ultimately, this chapter suggests that renovations in museums 
serve not only to keep these institutions current but also 
represent concrete actions that contribute to enhancing the 
quality of life for both communities and individuals.

El siguiente capítulo reflexiona sobre las estrategias, desafíos y 
potencialidades de los procesos de renovación en museos. El 
artículo los concibe como espacios dinámicos que, con el paso 
del tiempo y los cambios que experimentan las sociedades, 
pueden quedar desactualizados y perder su efectividad. Desde 
esta perspectiva, se revisa la evolución del Museo Histórico 
Nacional y la renovación actual del guion. 

Crear una nueva exhibición es una tarea compleja que 
requiere de un trabajo riguroso en el que se deben conjugar 
las colecciones, el desarrollo del relato y la manera en que 
estos serán representados. A partir de la experiencia del Plan 
de Mejoramiento Integral de Museos Estatales, se entregan 
claves y principios para elaborar exhibiciones capaces de 
transmitir mensajes que le hagan sentido a sus visitantes. A la 
luz de ello, se abordan los pasos que ya ha dado el MHN en 
esta dirección, como el proceso de diagnóstico de su muestra 
con distintas comunidades, la estructura de un nuevo guion 
que busca representar una historia con mayores capas y 
diversidad, y el desarrollo de ejercicios que incluyen a nuevas 
voces en la interpretación de la historia. 

Finalmente, se plantea que la renovación de los museos no 
solo es una manera de mantener vigente a estas instituciones, 
sino también una acción concreta que contribuye a mejorar la 
calidad de vida de las comunidades y personas. 

Renovaciones museográficas. El paso del tiempo y 
la búsqueda de un nuevo sentido



16 17

Las definiciones de “museo” y el alcance de su trabajo ha 
variado en el tiempo posicionándose cada vez con más fuerza 
como actores relevantes, no solo para el sector cultural, sino 
que para la sociedad en su conjunto aportando múltiples 
campos de acción.

Las exhibiciones son uno de los elementos centrales de todo 
museo, en donde se busca dar cuenta de sus investigaciones, 
colecciones, ideas y valores. Bajo el alero de un guion curatorial, 
que selecciona y organiza los contenidos, las exposiciones 
son espacios dinámicos de comunicación. En ellas, todos sus 
componentes entregan mensajes a través de distintos medios y 
lenguajes, inspirando vínculos y promoviendo la construcción 
de significados comunes a partir de historias individuales, 
con el desafío de generar pertenencia y la comprensión de 
procesos sociales complejos.

En una exhibición todo comunica, por lo que cada elemento 
debe aportar al mensaje central que se quiere transmitir. Esto 
ocurre con los textos y el modo en que están redactados, las 
colecciones y su organización, la gráfica, la iluminación y los 
interactivos, entre otros. Del mismo modo, las omisiones y 
vacíos se suman al relato, tensionando el discurso y abriendo 
nuevas posibilidades de lectura.

Pero, como todo, los museos y sus exhibiciones también se 
transforman y envejecen con el paso del tiempo. A medida que 
van transcurriendo los años y que los visitantes interactúan 
con sus espacios, se van deteriorando gráficas, vitrinas e 
interactivos. Lo que en un inicio fue novedoso y atractivo, 
comienza a parecer añejo y pasado de moda. 

También los contenidos y su relación con las colecciones, 
enunciados e hitos, comienzan a replegarse hacia un lugar 
más opaco y mudo. El relato, con su lenguaje, mensajes y 

valores, deja de encontrar eco en los visitantes y el objetivo 
esencial, que es comunicar, ya no se cumple.

Por otro lado, disciplinas como la historia, van cambiando 
sus objetos de estudio y el lente con el que observan el 
pasado o una sociedad, proponiendo nuevas fuentes o 
lecturas, aventurando interpretaciones e interrogantes 
que terminan por acentuar aún más la distancia entre las 
personas y los contenidos.

Ya hacia 1994 el equipo del Museo Histórico Nacional detectó 
carencias en su oferta museográfica y desarrolló un proyecto de 
cambio de guion que culminó el año 1999. Con posterioridad, 
entre 2006 y 2007, se hicieron ajustes en los textos y señalética, 
renovándose además las salas correspondientes al siglo XX. 
Años más tarde, en 2013, se inició un nuevo proceso de cambio 
de guion que se sigue desarrollando hasta hoy. Luego de diez 
años de trabajo, que incluye un diagnóstico minucioso, se 
plantea crear una exhibición “centrada en las personas y su 

Jornadas para el cambio de guion realizadas en 2013, MHN. 



17

Jornadas para el cambio de guion realizadas en 2013, MHN. 

experiencia personal del pasado como parte constitutiva de 
la forma en que se comprende el presente de la sociedad y 
el compromiso personal con su futuro” (Martínez, 2023, p. 
14). Esta declaración supone un cambio radical respecto de la 
exhibición de los noventa, y un reto enorme desde el punto 

de vista conceptual y metodológico. A esto se suma el desafío 
de crear una exhibición de carácter permanente en la era 
de la inmediatez y de cambios vertiginosos, lo que exige un 
ejercicio serio y creativo con mirada de futuro.



18 19

Había una vez…

…un edificio neoclásico ubicado en la Plaza de Armas que 
contenía y contaba la historia de Chile. Pero ¿qué historia?, ¿a 
quién? y ¿para qué?

Tradicionalmente los museos de historia nacional han 
construido un relato desde la óptica de los vencedores, en 
donde se da cuenta de lo que permitió la construcción de la 
nación desde una perspectiva única, muchas veces organizada 
cronológicamente en torno a las glorias, hitos y héroes de un 

Fachada principal del edificio que alberga el Museo Histórico Nacional, MHN.  



19

país. En este modelo encontramos las crisis y sus resoluciones, 
los grandes personajes −generalmente hombres−, las 
guerras, las voces de los próceres y las colecciones, que en 
distintas épocas y con los ojos de ese momento específico, 
se seleccionaron para ilustrar y dar credibilidad al relato 
presentado. La relación con el público se plantea desde 
una verticalidad formativa, donde el museo enseña y el 
visitante aprende.

El Museo Histórico Nacional no ha sido la excepción. En 
1910, en el contexto del centenario de la Independencia, 
se montó una exposición histórica en el Palacio Urmeneta, 
antecedente directo de esta institución museal. Las 
colecciones correspondían a objetos que, para la época, 
eran representativos de la “memoria nacional”, recogiendo 
la idea de nación propia del siglo XIX, donde “la historia 
de Chile narrada en exposiciones y museos debía ser la de 
una república que había superado su pasado colonial” (Ponce 
de León y Correa, 2020, p. 14). Años después el Museo se 
instaló en Miraflores 50, con una exhibición organizada en 
cinco salas por períodos históricos: Colonia, Independencia, 
República y Guerra del Pacífico, dejando de lado los contenidos 
y colecciones arqueológicas (Ponce de León y Correa, 2020).

En 1982 el Museo se trasladó a su actual espacio, el antiguo 
edificio de la Real Audiencia. Este porta en sí mismo las capas 
y tramas que se comenzaron a tejer a partir de la llegada de 
los españoles a nuestro territorio. En 1609 la Real Audiencia 
se estableció en el lugar, y luego de dos construcciones 
destruidas por terremotos, se levantó el edificio actual en 
1808. Tras oficiar como el espacio de la institucionalidad que 
ejercía el poder, la justicia y el control administrativo durante 
la Colonia, dio paso a sucesivas instituciones republicanas, 
hasta transformarse en 1982 en el hogar del Museo Histórico 
Nacional. El “contenedor” determinó el encuadre del relato, que 

por muchos años definió los contenidos y su representación 
en el Museo organizados en torno a la Colonia y ciclos 
presidenciales republicanos, con una perspectiva cronológica, 
fechas, personajes y acontecimientos que reforzaban la 
“historia oficial”. 

Antigua sala “Los primeros habitantes de Chile”, MHN. 

Antigua sala “Descubrimiento y conquista”, MHN. 



20 21

A partir de 1990, con la vuelta a la democracia, el equipo 
del Museo comenzó a revisar su exhibición, mientras 
aumentaba la presión para que el guion modificara su relato 
homogeneizante. Ya no se reconocía ni validaba la voz 
única de un museo omnisciente y se comenzó a exigir la 
incorporación de otras historias y miradas, tales como la 
organización social, la democracia, el enfoque de género, el 
sujeto popular, la experiencia de las infancias, entre otros. 
Este desafío se concretó con la colaboración de historiadores 
e historiadoras que, desde distintas especialidades, abordaron 
las temáticas y enfoques, para actualizar los contenidos a la 
nueva realidad desde una mirada experta que pavimentó el 
camino para futuros trabajos. De esta manera, hacia el año 
2006 se inauguró una nueva muestra que, de alguna manera, 
se hacía cargo de estas deudas y que sigue hasta hoy, con 
intervenciones o actividades temporales que promueven el 
diálogo con la exhibición.

Sin embargo, consideramos que el punto de quiebre en el 
proceso de reflexión ocurrió hace aproximadamente diez años, 
cuando el Museo dio un giro hacia sus públicos (el actual y el 
potencial), socializando el diagnóstico de la muestra existente 
y sus objetivos, para transformarlos en un desafío compartido. 
Para ello convocó, mediante múltiples procesos, con mayor 
o menor participación, a miembros de diversas comunidades 
−escolar, académica, religiosa, política, sindical, empresarial, 
entre otros− con el objetivo de reflexionar respecto al guion y 
visualizar caminos para su renovación.  

Una nueva exhibición: en la búsqueda de sentido

La Subdirección Nacional de Museos (SNM) es una unidad 
técnica de carácter público, cuya misión es promover 
el desarrollo armónico y sostenido de las instituciones 
museales de Chile. Trabaja directamente con la red de 

Antigua sala “La sociedad colonial”, MHN. Sala “Del Frente Popular a la Unidad Popular”, luego de su renovación en 
2006, MHN. 



21

veinticuatro museos regionales y especializados del Servicio 
Nacional del Patrimonio Cultural, apoyando su gestión y 
buscando potenciar la identidad de cada uno de ellos, su 
inserción en sus respectivas comunidades y el trabajo con 
las colecciones patrimoniales. 

Desde hace veinte años la Subdirección lleva adelante 
el Plan de Mejoramiento Integral de Museos Estatales, 
con el objetivo de elevar los estándares museológicos y 
consolidar una plataforma adecuada para la gestión de las 
instituciones que forman parte de su red. Cada proyecto 
implica un trabajo radical en los inmuebles, restaurando o 
construyendo espacios que sean capaces de albergar todos 
los campos de la acción museal, como depósitos, salas de 
exhibición, laboratorios, oficinas administrativas, bibliotecas, 
espacios de mediación, entre otros, además de promover 
la profesionalización y fortalecimiento de los equipos de 
trabajo. A la fecha, se han renovado dieciocho museos en 
once regiones del país, a lo que se suma la creación del 
Museo Regional de Aysén, en Coyhaique.

Muestra permanente de Museo Regional de Aysén, Subdirección Nacional 
de Museos. 

Desde el Área de Exhibiciones de la SNM hemos podido 
experimentar cómo los museos y sus proyectos de renovación 
son capaces de promover transformaciones y contribuir a 
mejorar la calidad de vida de las personas. La construcción o 
remodelación de edificios genera cambios en el entorno social, 
dignificando y revitalizando barrios, generando empleos, 
reactivando el turismo y otras dinámicas sociales positivas. 
Una buena exposición, por su parte, es capaz de enriquecer 
la vida de quienes la visitan al ofrecer espacios para el 
descubrimiento, el desarrollo de capacidades, la entretención 
y la socialización. Aportan también a la diversificación de 
miradas y conexiones, pueden ser fuente de inspiración, de 
sentido de pertenencia y de comunidad, contribuyendo a 
mejorar incluso la salud mental de las personas.

Cada proyecto expositivo es un desafío intelectual y creativo 
único, que conlleva un trabajo riguroso y dedicado junto a 
los equipos de cada museo para identificar e investigar las 
colecciones (existentes y potenciales), elaborar el relato de 
la exhibición y buscar la mejor manera de representarlo 

Renovación museográfica de Museo Arqueológico de La Serena, 
Subdirección Nacional de Museos. 



22

en un espacio determinado. La diversidad de proyectos 
responde, en gran medida, a los distintos tipos de 
colecciones, como objetos arqueológicos, obras de arte, 
artesanías, mobiliarios, piezas etnográficas, fotografías, 
audiovisuales, entre otros, y a las características de la 
comunidad en la que está inserta.

Y si bien cada proyecto es único, lo que los une es el 
propósito de crear exhibiciones que sean capaces de transmitir 
mensajes y valores que le hagan sentido a quienes las visitan. 
La experiencia nos ha llevado a proponer principios que 
orientan nuestro trabajo y que representamos en forma de un 
decálogo. Así, buscamos que cada exposición sea: 

1. Significativa. Presenta contenidos relevantes para quienes 
la visitan y promueve la apropiación de sus valores.	

2. Simple. Los contenidos están presentados de forma clara y 
concisa, aunque se trate de temas complejos.

3. Crítica. Plantea preguntas, destruye mitos, propone nuevas 
visiones, motiva el aprendizaje e invita a la reflexión.

4. Entretenida. Es un espacio de educación no formal y una 
oportunidad para pasarlo bien. Los temas serios no tienen 
por qué abordarse de manera aburrida. 

5. Empática. Entiende y se hace cargo del lugar donde está, 
para que su propuesta haga sentido a su comunidad.

6. Actualizada. Utiliza información de fuentes confiables, con 
datos verídicos y vigentes.

7. Eficaz. Comunica los contenidos y valores que se propuso 
difundir.

8. Accesible. Identifica y atiende las necesidades de los 
distintos grupos etarios, haciéndose cargo también de la 
accesibilidad física, cognitiva y sensorial. 

9. Inspiradora. Ofrece perspectivas refrescantes y creativas 
que despiertan nuevos propósitos en sus comunidades. 

10. Resonante. La experiencia vivida trasciende el espacio 
físico y temporal de la muestra, dejando una huella 
memorable en las personas.

Pero ¿cómo llegar a hacer exhibiciones con estas 
características?, ¿cómo determinar los mensajes?, ¿cómo afinar 
el tono? ¿De qué manera se identifica o se decide a quiénes le 
estamos hablando, qué esperan de esta experiencia o cuáles 
son las razones por las que vienen o no al museo?

Los caminos para crear exposiciones pueden ser muchos 
y diversos. Como Área de Exhibiciones trabajamos en 
un itinerario en cuatro etapas: un primer momento de 
levantamiento de contexto y diagnóstico, donde los estudios 
y diálogo con las audiencias son clave. Una segunda etapa 
está dedicada a la definición del sentido de la exhibición, 
que llamamos Estrategia interpretativa, en donde se establece 
de qué se tratará la nueva muestra, sus mensajes centrales, 
objetivos, finalidad, público objetivo y recursos. Luego, la 
investigación se profundiza y se avanza en la creación del 
guion y diseño museográfico. Y, por último, la muestra se 
materializa con la construcción e instalación de los mobiliarios, 
colecciones, gráfica, entre otros, y la apertura al público. 

El trabajo de diagnóstico, de revisión de los estudios de 
visitantes y evaluación de la muestra existente es clave en 
todo proceso. Esto permite identificar quiénes van o no a 
un museo, sus interpretaciones y sus aproximaciones −o 



23

distancias− con los temas. Por esto, el camino iniciado 
en 2013 por el Museo Histórico Nacional, abriendo la 
discusión respecto a su exhibición permanente con diversas 
comunidades, apunta en la dirección correcta. Con esta 
acción, la institución deja de ser un espacio monolítico, para 
transformarse en uno colaborativo, permeable al análisis 
de, para y con las personas. Esta fue la llave que abrió la 
posibilidad de concebir una museografía que no solo fuera 
informativa, sino una capaz de aportar con herramientas para 
la construcción de una historia colectiva, en la que todos y 
todas somos parte.

Con este levantamiento se avanzó en las definiciones 
para la nueva muestra. Se propuso un relato que conjuga 
elementos cronológicos y temáticos en torno a ocho grandes 
preguntas que dan forma a “horizontes”. Si bien para el 
equipo curatorial la elección de este concepto se refiere a 
la idea de una "coherencia cultural" que permite caracterizar 
cambios y continuidades (Ponce de León y Correa, 2020, p. 
18), consideramos que la elección del concepto entrega una 
imagen de gran capacidad simbólica y poética que contribuye 
al desarrollo de su guion, de su museografía y de todos los 
elementos que la componen.

Según la Real Academia Española, la palabra “horizonte” 
se refiere al “Límite visual de la superficie terrestre, donde 
parecen juntarse el cielo y la tierra”; un “Lugar, [...] límite, 
frontera”, además de “Cada una de las capas que se diferencian 
en el perfil de un suelo y que son aproximadamente paralelas 
a la superficie del terreno”1.

Y es que la propuesta de nuevo guion incluye todo eso. Un 
viaje a momentos del pasado para ser testigos de encuentros 

entre tradiciones y continentes, entre personas, paisajes, 
etnias y modos de comprender el mundo. Con voces y objetos 
que se insertan en un espacio ajeno al de su propia historia, 
donde se vuelven a trazar los límites: nítidos y filosos como 
cuando miramos la cordillera recortada contra el cielo, borrosa 
y acuarelada como cuando no se distingue dónde termina el 
cielo y empieza el mar.

Es un relato de capas estratigráficas, donde las historias, las 
colecciones y protagonistas se superponen y mezclan luego 
de los avatares telúricos de la historia. Una narración que 
ocurre en un marco temporal y en un territorio, pero que al 
igual que el horizonte terrestre, a medida que se avanza a 
su encuentro, este se desplaza sin que logremos alcanzarlo 
jamás, reforzando el sentido de una historia en construcción, 
inacabada, donde cada uno tiene algo que aportar.

El guion organiza la historia de nuestro territorio −uno 
culturalmente construido− desde los primeros hallazgos 
de vida humana en nuestro país hasta hoy, relevando 
momentos de encuentros y desencuentros con un “otro”. Un 
otro español o indígena −invadido o invasor, conquistado o 
conquistador− en una primera etapa de nuestra historia, y 
nuevos y distintos “otros” encontrados en torno a fracturas 
políticas, sociales y educacionales. 

Se ha establecido también como principio de la nueva 
muestra −y siguiendo las tendencias de la disciplina histórica− 
establecer vínculos entre los grandes acontecimientos y 
la vida cotidiana. Y si bien con esto el problema pareciera 
estar resuelto, es solo el inicio del desafío, porque estas 
historias tienen que ser capaces de conectar con esas otras 
individualidades que habitan el presente y que visitarán la 

1- Real Academia Española y Asociación de Academias de la Lengua Española: Diccionario panhispánico de dudas (DPD) [en línea], https://www.rae.es/dpd, 2.ª 
edición (versión provisional). [Consulta: 16/07/2024].



24

exhibición, para componer una matriz social con sentido y 

que resuene en los diversos públicos.

Y es aquí donde la museografía, como experiencia 

multidimensional, cobra un rol determinante permitiendo 

materializar las decisiones curatoriales para que no se queden 

solo en intenciones, sino que permeen todos los aspectos de 

la muestra. Las propuestas de los tres primeros horizontes del 

proyecto museográfico del MHN dan cuenta de la manera 

en que el propósito de la nueva exhibición se concreta, 

con textos y títulos que buscan interpelar e identificarse 

con los protagonistas de otros tiempos (“Nos formamos en 

movimiento”, “El mundo es uno solo, pero nosotros no”); 

objetos arqueológicos dispuestos en una gran vitrina de tal 

manera que refuerzan las ideas de movimiento e intercambio 

entre los pueblos originarios; interactivos inspirados en el 
concepto de curiosidad que guía el segundo horizonte; 
recorridos que se estrechan y tensionan el encuentro, tomando 
otro de los conceptos guía definidos por la curaduría, entre 
muchos otros ejemplos.

Otra de las ideas fuerza que ha guiado la renovación 
museográfica es crear una narración polifónica de 
experiencias vitales y particulares del tiempo pasado. En 
esta línea el Museo ha desarrollado un ejercicio que nos 
parece sumamente interesante llamado Patrimonio a tres 
voces. Mediante una convocatoria abierta por redes sociales, 
además de invitaciones individuales, se solicita a las personas 
−hombres, mujeres, niños, niñas− que interpreten algunos 
de los objetos seleccionados por el equipo curatorial, 
representativos del horizonte.

 
Propuesta museográfica de Horizonte 1 “Pueblos en movimiento”, elaborada por  empresa museográfica Sumo, 2022.



25

Con esto, se ofrece de una manera concreta la oportunidad de 
que personas de cualquier esfera del conocimiento, actividad, 
credo, edad, condición social, entre otros, se acerquen desde 
su mirada particular a una colección que tradicionalmente 
solo podía ser leída o mediada por especialistas. El mensaje 
es profundo: todos y todas podemos interpretar los objetos, 
desafiando a los discursos hegemónicos y contribuyendo con 
el propósito principal de la exhibición, que busca relevar 
el aporte de las historias personales en la construcción de 
nuestro pasado y presente. 

Los resultados de este ejercicio pueden colaborar con la 
investigación de las colecciones, planteando interrogantes 
y aproximaciones novedosas que enriquecerán la 
documentación de las piezas. Por otro lado, la incorporación 
de las interpretaciones dentro de la misma museografía 

 
Propuesta museográfica de Horizonte 2 “El mundo es uno solo y diverso”, 
elaborada por empresa museográfica Sumo, 2021.

 

Propuesta museográfica de Horizonte 3 “Tierra de fronteras”, elaborada por empresa museográfica Sumo, 2022.



26

−como cédulas, textos asociados, interactivos u otros 
recursos− es también una posibilidad que la museografía 
aún puede explorar. No hay que olvidar que en una 
exhibición cada uno de sus elementos comunica, y que la 
incorporación de estas lecturas personales de los objetos 
puede transmitir de forma efectiva el mensaje de que 
todos y todas somos partícipes de la historia, con un relato 
construido de manera compartida, objetivo central del 
nuevo guion.

Hacia una historia compartida

A través de estos más de diez años de trabajo curatorial, el 
MHN ha planteado y desarrollado diversas aproximaciones 
hacia el trabajo de la nueva museografía: “museo mestizo”, 
“horizontes”, “patrimonio a tres voces”. En todas ellas está 
implícita la idea de que no existe una sola visión e interpretación 
de la historia, ni una sola forma de comunicarla.

 
Departamento de Educación, Mediación y Ciudadanía con niños y niñas, MHN. 



27

Bibliografía

Brochu, L. y Merriman, T. (2002). Personal interpretation, connecting your 
audience to heritage resources. InterpPress.

Carter, S., Gaskell, I., Schechner, S. y Thatcher, L. (2015). Tangible things, 
Making History through objects. Oxford University Press.

Csikszentmihalyi, M. y Rochberg-Halton, E. (1999). The meaning of things, 
Domestic symbols and the self. Cambridge University Press.

Falk, J. (2009). Identity and the museum visitor experience. Left Coast Press. 

Falk, J. y Dierking, L. D. (1992). The museum experience. Whalesback books. 

Fernández, G. (2021). El lenguaje museográfico. Lenguajemuseográfico.com

Hein, G. E. (2004). Learning in the museum. Routledge.

Hooper-Greenhill, E. (1998). Los museos y sus visitantes. Ediciones Trea.

Martínez, J. (2023). Relatos y cultura material: el guion de museo. En Pueblos 
en movimiento (pp. 13 - 21). Museo Histórico Nacional, Servicio 
Nacional del Patrimonio Cultural.

McLean, K. (1993). Planning for people in museum exhibitions. Association of 
Science-Technology Centers.

Pérez, E. (2000). Estudio de visitantes en museos, metodología y aplicaciones. 
Ediciones Trea, S. L.

Ponce de León, M. y Correa, M. (2020). Un lugar presente para el pasado. 
En El mundo es uno solo y diverso (pp. 13 - 21). Museo Histórico 
Nacional, Servicio Nacional del Patrimonio Cultural. 

Simon, N. (2021). The participatory museum. Museum 2.0. 

Estos nuevos enfoques complejizan la estructuración y el 
desarrollo de los relatos, con más énfasis en los procesos y 
sus distintos ángulos, haciendo visibles las múltiples capas que 
entrelazan el pasado y el presente. Los héroes se humanizan, 
los grandes acontecimientos se ponen en contexto y en relación 
con hechos menos conocidos o que pasaron desapercibidos 
para los curadores de ese momento. De esta manera, aparecen 
frente al obturador una inmensidad, hasta hace poco invisible, 
de hombres, mujeres, niños y niñas con sus múltiples maneras 
de vivir y comprender la vida, dando cuenta de la compleja 
trama de la sociedad. No es que necesariamente el mundo 
haya sido menos diverso o complejo años o siglos atrás, es la 
capacidad que tenemos como sociedad para darles un lugar, 
en este caso, en el museo.

De esta manera, se hace presente la historia y su coherencia 
cultural en los horizontes, pero también sus dicotomías y 
temas no resueltos representados en el mestizaje. Los relatos 
se superponen formando un entramado que incorpora no 
solo información, sino que las sensibilidades y contradicciones 
históricas y humanas encarnadas en las muchas voces de 
un objeto. Todo para acentuar el carácter polifónico de una 
exhibición que debe “cantar a voces” con la certeza de que 
finalmente, son las personas las que incorporan los últimos 
acordes del relato de acuerdo a sus propias vivencias, en una 
celebración de voces únicas y diversas que se entrelazan para 
crear en cada visita, armonías ricas y complejas.



28 2928



29

Manuel Correa Serrano, Leone Sallusti Palma, María Ignacia Parada 

Bórquez y Triana Sánchez Rubín

De imperios, pueblos y 
fronteras: La construcción de 
una sociedad híbrida en el Chile 
colonial (1598 - 1808)

CAPÍTULO II: 



30 31



30 31

En este capítulo se abordan los espacios e historias de los 
pueblos que habitaron el Reyno de Chile. Un territorio en 
definición, donde los diversos mecanismos con que las 
poblaciones indígena e hispana articularon su convivir 
fueron formando, poco a poco, una sociedad híbrida.

El relato se inicia con el parlamento de Quilín de 1641, 
instancia de diálogo entre el pueblo Mapuche y la Corona, 
que selló el primer acuerdo de paz entre ambos. A 
continuación, se adentra en el Reyno de Chile dentro del 
contexto imperial, y las diversas maneras y categorías en que 
la Corona se hizo presente y ejerció su poder en el territorio. 
También se profundiza en las historias de los pueblos que se 
emplazaron en los valles, cada uno con sus particularidades 
e identidades. Y luego la ciudad, desde sus celebraciones 
en el espacio público hasta la “frontera íntima” de las casas 
coloniales, donde lo público y lo privado se difuminan. La 
narración finaliza con la llegada de la carta que anuncia el 
apresamiento del rey Fernando VII, y con ella, los primeros 
aires de independencia. 

Así, y a través de las colecciones del MHN, este relato se 
pregunta sobre el vivir de quienes conformaron el Chile 
colonial. Sobre cómo ocuparon el territorio, y su día a día 
en un entorno local inserto en una lógica imperial muchas 
veces lejana. Ello, observando siempre aquellos momentos 
de intercambio y mestizaje que, de manera paulatina y con 
el pasar de los años, fueron dando forma al Chile de los 
siglos venideros. 

De imperios, pueblos y fronteras: La construcción de 
una sociedad híbrida en el Chile colonial (1598 - 1808)

About Empires, Peoples, and Borders: Construction 
of a Hybrid Society in Colonial Chile (1598 – 1808)

This chapter examines the spaces and histories of the 
peoples who inhabited the Reyno de Chile (Kingdom of 
Chile). It explores a territory that was slowly being defined, 
where various mechanisms allowed indigenous and Hispanic 
populations to coexist, gradually forming a hybrid society. 

The narrative begins with the Parlamento de Quilín in 1641, 
a dialogue between the Mapuche people and the Crown of 
Spain that established the first peace agreement between the 
two. It then investigates the Kingdom of Chile within a broader 
imperial context, discussing the various ways the Crown was 
present and exercised its authority over the territory. The 
chapter further explores the histories of the towns located 
across the region, each with its own characteristics and 
identities. The narrative also highlights the urban experience, 
from public celebrations to the “intimate borders” of colonial 
houses, where the public and private spheres often blurred. 
It concludes with the arrival of the letter announcing the 
imprisonment of King Ferdinand VII, signaling the initial 
stirrings of independence. 

Through the collections of the MHN, this narrative raises 
questions about the lives of those who formed colonial 
Chile. It examines how they inhabited the territory and their 
daily experiences within a local context often shaped by 
distant imperial logic. Throughout, it emphasizes moments 
of exchange and miscegenation that gradually contributed to 
the development of Chile in the centuries to come.



32 33

Acontecimiento de entrada: Parlamento de Quilín

Curalaba no terminó en Curalaba. Los ecos del levantamiento 
indígena que derrotó a las huestes españolas se sintieron 
desde 1598 hasta, al menos, 1602. Se acordaron las aguas del 
río Biobío como la frontera entre lo que se llamó −entre otros 
nombres− el Estado de Arauco y el Reyno de Chile. Cuarenta 
años después, sin embargo, esa línea imaginaria que los 
separaba ya no era solo un espacio de conflicto, sino también 
un punto de encuentro: hacia 1641, en las laderas del río 
Quillén, se llevaría a cabo el parlamento de Quilín, del que 
emanaría el primer tratado de paz acordado entre mapuche e 
hispanos, después de casi un siglo de lucha en Arauco.

Las crónicas españolas nos cuentan que, desde los montes, 
ciento cincuenta tokis mapuche y mil cuatrocientos guerreros 
desarmados se encontraron de frente a más de mil trescientos 
españoles, cada uno con su espada o su arcabuz. Tomaron 
asiento a los lados del río, y el toki Antegueno habló a ambos 
pueblos. Ofreció allí a los conquistadores una rama de canelo 
jaspeada en sangre de cordero, símbolo de paz, “con tanta 
confianza y familiaridad como si ayer no hubiéramos bañado 
los campos con su sangre, y ellos con la nuestra”, escribiría 
poco después el cronista Alonso de Ovalle (1646, p. 306).  
Vinieron entonces las celebraciones, que duraron un par de 
días; y la paz, solo unos pocos más.
 
Tierra de fronteras (1598 – 1808) es la tercera de ocho 
curadurías que componen el nuevo guion museográfico del 
Museo Histórico Nacional. Un recorrido por los espacios e 
historias de quienes habitaron los muy diversos espacios que 
componen el actual territorio chileno: lugares en proceso de 
definición por casi dos siglos que, entre la paz y la guerra, 
la palabra y la espada imprimieron un nuevo carácter a las 
relaciones entre los pueblos y el Imperio.

Dicen que Dios no la quiso
 por lo yerta y lo lejana,

 y la noche que es su aurora
y su grito en la venteada
 por el grito de su viento,
por su hierba arrodillada

 y porque la puebla un río
 de gentes aforesteradas.

Gabriela Mistral, Poema de Chile, 1967

Paz entre hispanos e indios en 1641 [fotografía]
Colección Biblioteca Nacional de Chile, Archivo Fotográfico Sala Medina
FB-0983



33

Ordenado a partir de sus fronteras, el recorrido parte con la 
más grande de todas: aquella de los imperios. A través de los 
océanos navegaron hombres y mujeres, niños y niñas, pero 
también cartas, pinturas, leyes e ideas, a la vez que conectaron 
a Chile, la colonia más lejana del Imperio español, con el resto 
del mundo. Luego, se continúa con las fronteras del propio 
territorio: los valles que, separados por cordones montañosos, 
dieron espacio a una infinidad de pueblos, culturas e historias; 
una infinidad de Chiles. Posteriormente, se adentra en las 
ciudades fundadas por las y los hispanos; y los caminos que 
las unieron, los terremotos que las destruyeron y los piratas 
que las saquearon. Para terminar, se aborda la frontera más 
íntima: el mundo urbano, desde sus calles, celebraciones y 
jerarquías, hasta los patios de sus casas coloniales. Espacios 
que, aunque muchas veces poco resueltos, hicieron de bisagra 
entre lo público y lo privado. 

Así, desde las grandes geografías a la intimidad de los 
hogares, los objetos que componen este horizonte buscan 
retratar una historia desde múltiples escalas, cruzada 
por las cronologías, los personajes y los eventos. Por las 
características de la colección, este es un relato territorial 
que termina en la naciente y transformada vida urbana de 
fines del siglo XVIII.

Un mundo entre imperios 

Para el siglo XVII, el territorio del Reyno de Chile –como se 
le denominaba entonces en los documentos oficiales– se 
extendía desde el despoblado de Atacama en el norte hasta 
la frontera del río Biobío por el sur. Hacia el este se extendía 
por toda la provincia del Cuyo, en lo que hoy es la pampa 
Argentina, y al oeste limitaba con el océano Pacífico. Sin 
embargo, debido a la ausencia de hitos que demarcaran el 
territorio, estos límites fueron siempre variables: su significado 

dependía de sus habitantes, pero también de aquello que 
representaba para el Imperio. 
 
Chile significó muchas cosas en tiempos coloniales. En lo 
político, por ejemplo, fue una gobernación dependiente del 
virreinato del Perú, cuyo gobernador representaba el poder 
del Rey. De la misma manera, acorde a la justicia hispana, 
Chile fue también un espacio jurisdiccional a cargo de una 
Real Audiencia, situada primero en Concepción hacia 1567, 
y luego en Santiago, donde desde 1808 ocupó el edificio en 
que hoy se encuentra nuestro Museo. Este máximo tribunal 
de justicia veló por el cumplimiento del derecho castellano, 
traído desde Europa, y del derecho indiano, su adaptación 
en América. Ello, aunque en la práctica la ley debió convivir 
con costumbres locales, como aquellas vinculadas a las 
cosmovisiones indígenas.

A su vez, en lo militar Chile fue también una Capitanía 
General: un territorio que se encontraba en constante estado 
de guerra, y por ello, a cargo de un capitán de tropa. Aunque 
eran considerados súbditos, el pueblo Mapuche tras la 
Frontera mantuvo su autonomía frente al proyecto colonial, 
y por ello, la administración hispana se mantuvo alerta de 
posibles levantamientos, promovió la conquista de sus tierras 
y las protegió de invasiones extranjeras.

La Corona tenía otra razón para establecer una Capitanía 
al sur del mundo. Al ser las últimas tierras del Imperio 
hispano, la importancia militar del territorio chileno radicaba 
también en la posesión del estrecho de Magallanes, ruta 
casi obligatoria para los barcos y galeones que comerciaban 
alrededor del mundo, y por lo mismo, muy codiciada 
por otros imperios. Así, en un mundo donde la lógica 
expansionista era parte sustancial del sistema político, no 
es de extrañar que Chile sirviera de Capitanía General, 



34 35

Chili et Patagonum regio (Chile y la región de la Patagonia)
Autoría desconocida
La Haya, 1597
Grabado sobre papel
11,5 x 18,5 cm 
Legado de Blanca de Toro Fierro, 2004
MHN 3-40356



34 35

aun cuando ello significara un costo más que un beneficio 
económico para el virreinato del Perú. 

Gobernación, Audiencia y Capitanía, estas tres formas de 
pensar Chile durante la Colonia están estrictamente ligadas a 
las dinámicas de un mundo imperial. Una escala global, que 
comunicaba directamente estas tierras al sur del mundo con la 
metrópoli, es decir, con el corazón del Imperio hispano. Esto, 
sin embargo, no significa que no hubiese también una cuarta 
forma de ver Chile que, aunque ligada a España, representaba 
al poder en su escala más local: el Cabildo. 

Con su origen en Europa, el Cabildo fue para las colonias 
americanas la institución en que los vecinos –hombres de 
ascendencia española, con casa en la ciudad– podían expresar 
sus opiniones y propuestas para afrontar asuntos civiles y 
militares. Contrario a las demás instituciones de gobierno, 
sus miembros no eran designados por la monarquía, sino 
elegidos entre sus pares, y aunque en la práctica no siempre 
fue así –pues la Corona, muchas veces, vendía a perpetuidad 
los cargos–, ello hacía de esta institución la representante de 
la voz de los vecinos (Barrientos Grandón, 2004). En parte 
por esto, las élites locales hicieron del Cabildo, un contrapeso 
local al poder político de la Corona.

Fundados entre 1541 y 1580, los cabildos de La Serena, Santiago, 
Concepción, Castro y Valdivia, entre otros, funcionaron como 
bisagra entre las ciudades y la Corona: impartían justicia en 
primera instancia, organizaban a las milicias para la defensa 
de la ciudad, y a través de él, quienes habitaban las colonias 
elevaban sus peticiones y opiniones a la monarquía. 

La Corona impuso su poder en América a través de distintas 
instituciones, algunas políticas y otras espirituales. El carácter 
sagrado del poder monárquico trajo junto al imperio de la ley, 

el de la palabra de Dios. Durante los siglos XVII y XVIII –e 
incluso hasta llegado el siglo XX– la Iglesia fue quizás el pilar 
más importante y poderoso en tierras chilenas. Sus conventos 
y capillas estuvieron a lo largo de todo el territorio, en lo urbano 
y lo rural, y desde ellos, religiosos y religiosas supervisaron el 
cumplimiento de las normas y tradiciones hispanas, al tiempo 
que evangelizaron en las tierras no dominadas. Ambas, tareas 
centrales para sustentar el poder del Imperio y su presencia 
en el territorio nacional.

En este sentido, las ciudades estaban delimitadas por las 
congregaciones y sus templos: en el caso de Santiago, por 
ejemplo, al norte estaba el Convento de Santo Domingo, al sur 
el Monasterio de las Agustinas, hacia el oriente el Convento 
de la Merced, y al poniente la Compañía de Jesús; y en la 
periferia, conventos como el de San Francisco, el Monasterio 
de Santa Clara y la Iglesia de Santa Ana. 

El que demarcaran la ciudad no era casualidad. En los límites, 
los colegios y monasterios podían llegar no solo a quienes 
habitaban lo urbano, sino también a aquellos que vivían en 
los alrededores rurales. De esta manera, apuntaban a más 
público; más feligreses y estudiantes, y con ello, cumplían aún 
más la misión encomendada. 

La baja densidad demográfica existente en todo el territorio se 
intensificaba todavía más en los entonces llamados “territorios 
vacíos”, descampados donde el poder de la Iglesia era menor, 
pero no inexistente. La dispersión propia de paisajes como 
el Desierto o la pampa, así como la geografía de tierras 
como aquellas que iban más allá del caudaloso río Maule, 
hicieron de la evangelización una tarea aún más compleja. 
Ante el diseminado patrón de asentamiento indígena, las 
congregaciones religiosas crearon distintos sistemas de 
evangelización y registro trashumante (Gutiérrez, 2007). El caso 



36

de Chiloé es un buen ejemplo de aquello: allí, franciscanos y 
jesuitas replicaron las embarcaciones locales, y utilizaron los 
canales como caminos de costa que les permitieron llevar la 
palabra de Dios a las distintas islas del archipiélago. 

Algo similar ocurrió, también, con la evangelización de las 
tierras más allá del río Biobío, frontera que obligó a la Iglesia 
a pensar en maneras distintas de dominación del mundo 
indígena. Hubo varias y muy distintas, pero de ellas quizás la 
más importante fue la “Guerra Defensiva”, una nueva forma 
de conquista territorial a través de la religión. Propuesta por 
el padre jesuita Luis de Valdivia, esta inusual forma de guerra 
buscó suspender la encomienda, los servicios personales 
de las y los indígenas, y la ofensiva militar más allá de la 
Frontera, para enfocar todos los esfuerzos europeos en la 
evangelización de sus habitantes. 

En un principio fue exitosa: los mismos escritos del sacerdote 
aseguran que hacia 1612 y tras la aceptación del proyecto por 
parte de la Corona, celebró junto a otros once misioneros 
el parlamento de Paicaví, instancia donde un grupo de tokis 
mapuche aceptaron las condiciones del plan defensivo (De 
Valdivia, 1615). Pero la palabra empeñada no fue duradera, y 
no solo debido a la rebeldía de las y los indígenas. 

Y es que para las y los españoles, la guerra tenía también 
un sentido económico: la posibilidad de tomar mano de 
obra esclava con la excusa legal de la sublevación de los 
pueblos. Así, la paz significaba también una crisis para 
el mundo hispano. Aunque muchas fuentes indican que 
nunca se logró detener del todo las excursiones españolas 
a tierra mapuche en busca de fuerza laboral, lo cierto es 
que la intención de una “guerra defensiva” se mantuvo, al 
menos, hasta 1626.

La evangelización, sin embargo, no apuntaba solo a las y los 
indígenas más allá de la Frontera. En las ciudades y poblados, 
la religiosidad colonial permeó en espacios muy diversos, 
como un recuerdo de la omnipresencia de Dios y también de 
la Iglesia. En un mundo predominantemente oral, el mensaje 
espiritual debió ser transmitido en una infinidad de formatos, 
como la prédica y el arte. La estética barroca que vino de 
Europa fue, en este sentido, muy efectiva. Caracterizada por su 
exageración y sobrecarga de estímulos, símbolos e imágenes, 
el barroco adornó los nacientes conventos e iglesias, y debido a 
su carácter evocativo y educativo, transmitió valores y temores 
cristianos. En América el barroco tomó nuevas formas. La 
inspiración local, la escasez de materiales y cierta licencia a 
raíz de la distancia, dieron origen al arte virreinal, reflejo de 
un intenso intercambio cultural (Valenzuela, 1995). 
 
Algo similar ocurrió también con la lengua hispana, impuesta 
a todo el Imperio junto a la religión. Mercedarios, dominicos, 
franciscanos, agustinos y jesuitas, junto a otras congregaciones 
religiosas, viajaron a Chile para educar a indígenas e hispanos 
en ambas materias. Pero como ocurrió con sus creencias y 
tradiciones, parte importante de la población indígena resistió 
para mantener sus lenguas, y el diálogo intercultural hizo del 
lenguaje un espacio rico en hibridaciones culturales. De este 
modo, muchas de sus palabras están presentes hasta hoy en 
el habla cotidiano. Usar la palabra “guagua” para referirnos a 
un bebé, por ejemplo, proviene del quechua; decir “pichintún” 
para hablar de aquello de lo que queda poco, de la lengua del 
pueblo Mapuche. Y de ambas lenguas heredamos el que hoy 
muchos y muchas llamen “michi” a sus gatos. 

Chile horizontal

Chile no siempre fue entendido como la larga y angosta franja 
que conocemos hoy. En primer lugar, porque durante años 



37

incluyó al Cuyo, un espacio enorme hoy perteneciente a 
Argentina. En segundo lugar, mirar Chile como una larga 
franja requiere de apreciar un mapamundi, y en estas 
tierras no había muchos. El territorio en cambio se imaginó 
y dibujó alrededor de los ríos, de forma horizontal, de 
cordillera a mar, y de mar a cordillera (Núñez, 2020). Entre 
los siglos XVII y XVIII cada uno de sus valles transversales 
era habitado por grupos distintos. En la puna de Atacama, 
por ejemplo, hombres y mujeres cruzaron las montañas 
con productos para comerciar, mientras en los valles del 
Aconcagua y el Maule, pueblos bailaban para alabar a la 
Virgen y los santos. Las haciendas llenaron la Zona Central, 
y hacia el sur, la frontera del Biobío permitió espacios de 
intercambio entre España y el pueblo Mapuche. 

A pesar del afán unificador del Imperio, el Chile colonial 
fue distinto en cada valle, ciudad y en la Frontera. Un 
caleidoscopio de experiencias que convivieron unas con 
otras, siempre arraigadas a lo local, y que muestra sus 
huellas incluso hasta hoy. Así lo explica la profesora Luz 
María Méndez a partir de las crónicas (2019):

[…] el valle de Atacama o Tacama con sus atacameños; 
el de Copiapó con los copiapoes, los valles de Huasco y 
Coquimbo con los diaguitas y coquimbanos; […] el valle 
del Aconcagua era conocido también con el nombre 
especial de Chile, y sus habitantes los chilenos; y el del 
Mapocho habitado por los mapochoes […] más al sur, 
los ‘indios de guerra’ y dentro de ellos los araucanos, 
en la costa de la actual región de Arauco; además, los 
tucapeles, purenes, elicuras, manquehuanos, boroanos 
y otros […] los de la pampa son los puelches, los huilliches 
del río Toltén al sur y los chiquillanes en el siglo XVIII. 
(pp. 207-208)

Virgen de Aranzazú con donantes
Autoría desconocida
Perú, segunda mitad siglo XVIII
Óleo sobre madera
57 x 39 cm
MHN 3-108



38

The Figure of a Camel-Sheep, with a Chilese and his Wife (La figura de un camello oveja con un chileno y su esposa)
Autoría desconocida
Inglaterra, 1704
Grabado sobre papel 
12,5 x 22,5 cm
Donación Compañía Sudamericana de Vapores, 1988
MHN 3-2722



39

Como un camino que va de norte a sur, y a partir de las 
colecciones del Museo, las siguientes páginas recorren el 
territorio y cuentan historias de algunos de estos valles, y de 
los hombres, mujeres, niños y niñas que los habitaron.
	
Comenzando en el norte, primero encontraremos la Puna, en 
las alturas de los Andes. Allí, y como lo habían hecho siempre, 
los pueblos viajaron de un lado al otro de la Cordillera y sobre 
camélidos sudamericanos, trasladaron parte importante de la 
cultura andina. Pronto, a ellos se sumaron viajeros y viajeras, 
que durante la Colonia usaron esas mismas rutas para quebrar 
el monopolio y comerciar fuera de la Capitanía chilena y del 
virreinato del Perú. 
 
La Puna, en su inmensidad lejana a la administración imperial, 
fue también una ruta de escape (Núñez, Sánchez y Arenas, 
2013). Por ella, indígenas, esclavos y esclavas huyeron de las 
duras condiciones del trabajo forzado en minas como Potosí. 
Se les llamó forasteros y forasteras, y recorrieron las alturas en 
busca de nuevos lugares donde asentarse, y con ello, de una 
nueva vida en libertad.   

Más al sur, podemos detenernos en valles como el del 
Aconcagua y el Maule. Cuencas donde, a pesar de los 
intentos de la Iglesia y la Corona, tradiciones culturales 
de raíz indígena se entremezclaron con el catolicismo, 
y dieron origen a prácticas que perduran muchas veces 
hasta el presente. En el valle del Aconcagua, por ejemplo, 
la música de flautas y tambores hace danzar hasta hoy a 
hombres, mujeres, niños y niñas, que honran a la Virgen 
y los santos con sus bailes chinos. Celebración a la que 
año a año acuden cientos de personas, y que en 2014 fue 
reconocida como Patrimonio Cultural Inmaterial de la 
Humanidad por la Unesco. 
 

Algo parecido ocurre también con la Fiesta de los Negros 
de Lora, en el valle del Maule. Con raíces en las formas 
rituales de los pueblos indígenas asentados alrededor del río 
Mataquito, en ella se celebra a la Virgen del Rosario. Con 
música y danzas, las y los habitantes de Lora veneran la figura 
de la Virgen, que según cuentan las historias, fue devuelta en 
una primera procesión por un grupo de indígenas a las y los 
españoles hacia 1600.

El valle del Mapocho, al norte, fue el centro de lo que la 
Corona proyectó como Chile. Aunque su relevancia política 
fue disputada en varias ocasiones por Concepción o La Serena, 
lo cierto es que en ninguna otra parte del territorio el Imperio 

Traje de encuerado o compadrito
Baile de los Negros del Lora

Chile, 2011
Cuero, papel y madera

128 x 84 x 30 cm 
Donación de Juan Pablo Núñez 

Maldonado, 2021
MHN 3-25911



40

tuvo tanto poder como entre los ríos Mapocho y Maipo, aun 
cuando la población española era inferior en número a la 
indígena, la mestiza y la afrodescendiente.

En Santiago se instalaron las grandes instituciones, aquellas 
que mencionamos al principio. La Iglesia, el Cabildo y la Real 
Audiencia rodearon la Plaza de Armas con sus edificios que, 
coronados con campanas, marcaron el paso del tiempo a 
sus habitantes. Estas también sonaban para celebraciones o 
emergencias; y deben de haber sonado, por ejemplo, cuando 
el 13 mayo de 1647, uno de los terremotos más recordados de 
la historia de Chile destruyó la ciudad. Fue tan fuerte, que las 
crónicas cuentan que “un desesperado coro de lamentos, de 
súplicas formado por voces discordantes de hombres, mujeres 
i niños, se levantaban hacia el cielo”, y que los daños fueron 
tantos que se pensó en reconstruir la ciudad en otro sitio 
(Amunátegui, 1882, p. 312).

Más allá de aquello, lo cierto es que al menos nueve 
terremotos azotaron el Chile colonial, y costaron la vida de 
más de cuatro mil personas. De ellos, muchas veces, nacieron 
mitos y supersticiones, como aquella del Cristo de Mayo. 
Esa misma noche de mayo de 1647, cuando todo Santiago 
estaba en ruinas, las crónicas cuentan que solo una pared 
quedó en pie: la de la Iglesia de San Agustín, donde colgaba 
la figura del Cristo de Mayo. Esta no sufrió daños, salvo la 
corona de espinas que había descendido de su cabeza al 
cuello. Intentaron volverla a su lugar, una, dos o tres veces, 
pero cada vez que lo hacían, la tierra volvía a moverse, y 
la corona caía otra vez. Desde entonces, el Cristo de Mayo 
es conocido también como “El señor de los Temblores”, y 
todos los 13 de mayo se le saca en procesión por las calles 
del centro de Santiago, para evitar otro terremoto como el de 
aquella época. 

Cristo de Mayo
Autoría desconocida 
Chile, siglo XVIII
Madera tallada y policromada 
44,6 x 29,5 x 1,7 cm 
Adquisición, 2015
MHN 3-42207



41

Esta tradición no se ha realizado tan solo en cinco ocasiones 
desde el siglo XVII: en 1959, en 1984, en 2009, y durante la 
pandemia del COVID-19, en 2020 y 2021, y casualidad o no, 
en cada ocasión –al menos hasta 2009– un gran terremoto ha 
ocurrido meses después.
 
Aunque Santiago concentrara el poder político, el espacio 
protagónico de la vida social colonial fue la hacienda. Esta 
propiedad agrícola caracterizada por ser una unidad económica, 
social y cultural autosuficiente se consolidó durante los siglos 
XVII y XVIII –e incluso en los que siguieron– como el espacio 
más extendido de socialización entre habitantes, así como el 
gran productor de materias primas.

En los valles centrales hubo muchas de ellas. Solo entre 
Santiago y Concepción existieron alrededor de quinientas, 
cada una de 1800 hectáreas en promedio (Collier y Sater, 
2016). Allí se criaron aves y ganado, se explotaban minas y 
canteras, se sembró trigo y se exportó sebo. También fue donde 
transcurría la vida cotidiana en un Chile que, para entonces, 
era profundamente rural. La gran mayoría de la población 
vivía o trabajaba en las haciendas: allí estaba el patrón, quien 
comandaba la estancia, y toda su familia, así como también 
indígenas, mestizos, mestizas, esclavos y esclavas. 

Durante la Colonia, la hacienda experimentó cambios 
estructurales que le dieron un carácter particular, 
perdurable hasta entrado el siglo XX. La alta mortalidad de 
indígenas encomendados aumentó la compra de esclavos 
afrodescendientes e indígenas durante el siglo XVII. Sin 
embargo, cien años después, los peones, en su mayoría 
mestizos, fueron la principal mano de obra. Libres por 
ley, aunque rara vez remunerados, el propio ritmo de la 
producción agrícola los llevó de hacienda en hacienda en 
busca de trabajo.

Gran parte de la producción de las haciendas se comerciaba 
con la metrópoli. Para ello, era enviada a Valparaíso, puerto 
desde donde salía al mar. En parte por lo mismo, es que la larga 
costa de Chile fue objeto de múltiples asaltos. Barcos, puertos 
y ciudades costeras fueron atacados por piratas y corsarios, 
estos últimos muchas veces financiados por enemigos de la 
Corona. El ya mencionado puerto de Valparaíso, por ejemplo, 
ardió a manos de Francis Drake en 1578. Meses después, el 
mismo corsario intentó asaltar La Serena, aunque fue resistido 
por sus vecinos y vecinas. 

A pesar de ello, el contacto de quienes vivían en Chile con 
europeos que no provenían de España dio pie a un fluido 
contrabando, que en ocasiones abarató los costos de vida y 
permitió mayor acceso a bienes controlados por el monopolio 
real, como armas y bebidas alcohólicas.

El río Biobío fue uno de los espacios más relevantes en la 
historia colonial chilena. Aquella frontera que, desde el siglo 
XVI, dividió el territorio en dos. Y es que a pesar de que 
la guerra nunca se detuvo, el establecimiento del río como 
límite tras la victoria mapuche en Curalaba permitió nuevos 
espacios de intercambio y convivencia. A ello ayudaron 
también los parlamentos que, aunque desarrollados desde 
antes de dicho hito, hacia inicios del siglo XVII comenzaron 
a ofrecer resultados.

En los parlamentos se trataron los problemas surgidos de 
la convivencia fronteriza. En ellos, españoles y el pueblo 
Mapuche, reunidos alrededor de la Frontera, discutieron, 
llegaron a acuerdos e intercambiaron regalos, como mantas 
o makuñ, vinos, carnes y monedas. La entrega de dones fue 
adornada por ritos y ceremonias que destacaron la sacralidad 
de los acuerdos. Sabemos poco de lo que realmente 
sucedió en ellos; nuestras únicas fuentes escritas son las 



42

Cartas parlamento de Negrete
Autoría desconocida 
Chile, 1802/1803
Papel encuadernado y manuscrito
31,5 x 21,5 cm 
Adquisición, 2023 
MHN 3-43527

“[…] ha tenido a bien comisionarme para presidir el 
Parlamento general con los Indios de los Butalmapu de esta 
Frontera que ha de celebrarse este verano […]”, reza este 
documento que trata de los preparativos del parlamento de 
Negrete, celebrado entre hispanos e indígenas hacia inicios 
del siglo XIX.



43

crónicas y documentos españoles, como, por ejemplo, la 
correspondencia de los preparativos y conclusiones del 
parlamento de Negrete de 1803.

Así y todo, la realización de parlamentos no significó 
acuerdos permanentes (Méndez Beltrán, 2019). Muy por el 
contrario, lo pactado fue reiteradamente infringido, tanto por 
los grupos indígenas como por los hispano-criollos. Hacia 
mediados del siglo XVII, en las fronteras aumentaron las 
incursiones a tierras enemigas. En los malones, hombres 
y mujeres del pueblo Mapuche destruyeron asentamientos, 
robaron armas y ganado, y raptaron mujeres. Lo mismo 
hicieron los españoles en las malocas, instancias en las 
que secuestraron niñas y niños indígenas para venderlos 
como esclavos. Esto último, no deja de ser importante, 
pues aunque el sometimiento indígena generó debates 
morales, la esclavitud de quienes eran considerados por 
España como “indios rebeldes” fue legalizada dos veces 
en el Chile colonial. Primero entre 1608 y 1612, y luego en 
1626, tras el fracaso de la Guerra Defensiva.

Las tensiones alrededor del rapto de mujeres marcaron 
el conflicto entre los bandos, y alentaron los llamados 
levantamientos de las tierras. Bajo el mando del toki 
Curiñancu, en 1766, mapuche rebeldes atacaron tres 
poblados fundados poco antes, y las batallas se sucedieron 
por más de diez años.

En contraste con las políticas de paz que llegaban de Europa, 
la élite hispano-criolla incitaba la guerra, pues a través de 
ella podían asentar el poder local (Méndez Beltrán, 2019). 
Esta situación de conflicto era relatada en muchas crónicas y 
cartas que llegaban a España hablando de los horrores de la 
vida en la Frontera y la violencia Mapuche –omitiendo, con 
ello, la violencia propia de los criollos–. En parte por esto, 

hacia 1603 la Corona autorizó el Real Situado: una subvención 
económica que, aunque de forma interrumpida, financió un 
ejército permanente que resguardase la Frontera. 

Pero más allá de la guerra o la paz, de las batallas o los 
parlamentos, la Frontera fue sobre todo un punto de 
encuentro. Una línea permeable que, aunque muchas veces 
remarcaba las diferencias, demostró su hibridación, no carente 
de conflictos. Quizás el ejemplo más claro de ello es aquel 
que nos entregan algunas monedas conservadas por nuestro 
Museo: las macuquinas. De fabricación manual y aspecto 
irregular, fueron monedas ampliamente difundidas en las 
colonias, pues se fabricaban en América. Circularon en las 

Moneda macuquina dos reales
Real Casa de Moneda de Potosí

Potosí, 1687
Plata acuñada

27,9 mm alto
29,7 mm ancho

MHN 3-13927

Moneda macuquina ocho reales
Real Casa de Moneda de Potosí
Potosí, 1730
Plata acuñada
33,6 mm de diámetro
MHN 3-13944



44

ciudades, y también en la Frontera, donde no siempre fueron 
usadas solo como medio de cambio. 

Tal como se puede observar en piezas como los trarilonkos, 
las macuquinas fueron martilladas y fundidas para dar forma 
a distintas joyas y adornos. Y ello, a su vez, contribuyó 
muchas veces a la escasez de monedas en la Frontera. Para el 
pueblo Mapuche la plata, lieg en mapudungun, se relaciona 
a lo femenino y la luna. Por ello, mujeres y niñas la exhibían 
en sus cabezas y torsos, mientras los caballos la llevaban en 
frenas y estribos (Painecura Antinao, 2011). 
 
Frontera adentro, la convivencia varió. Tras el levantamiento de 
1598, ciudades como Villarrica u Osorno fueron destruidas 
y abandonadas. La ausencia del control imperial dio a los 
pueblos al sur una mayor libertad, y les permitió mantener 
varios de sus ritos y costumbres, aun tras la refundación de 
Valdivia en 1650.

Más al sur, una parte importante de las y los españoles que 
huyeron de las ciudades devastadas llegaron a las costas 
del hoy llamado archipiélago de Chiloé. Tierra de chonos 
y huilliche, al poco tiempo la Iglesia envió misioneros 
a construir capillas y templos –muchas hoy Patrimonio 
Mundial de la Unesco–, y con ello, a navegar de isla en isla 
para evangelizar a sus habitantes (Gutierrez, 2007).

Al sur, el cotizado Estrecho que unía los océanos Pacífico 
y Atlántico, se mantuvo como una de las principales 
preocupaciones imperiales. Allí, pueblos como el Selk’nam y 
el Yagán convivieron de forma intermitente con navegantes 
holandeses, franceses e ingleses. Intercambiaron alimentos 
y materias primas, lo que se puede observar en diversos 
objetos, rastro de una interacción pocas veces trabajada por 
la historiografía. Pese a que fue elaborado a inicios del siglo 

XX, este proyectil es ejemplo de ello. Su punta de vidrio, 
material procedente de Europa, nos permite observar el 
intercambio material y cultural que existió muchas veces 
entre navegantes y los pueblos en el Sur Austral.
 
Así, desde la Puna al estrecho de Magallanes, los distintos 
pueblos y culturas que habitaban y habitan hoy el territorio 
chileno nunca estuvieron aislados, sino que en constante 
contacto. Ya fuese entre ellos, con los poblados hispano-
criollos, e incluso con navegantes de otras latitudes de 
Europa, durante los siglos XVII y XVIII Chile fue, sin duda, 
un territorio en que las fronteras naturales –valles, ríos y 
montañas–, se hicieron cada vez más permeables. 

La Frontera íntima

Los intereses monárquicos por mejorar la administración de 
las colonias se tradujeron en medidas que buscaron quebrar 
la diversidad de expresiones culturales, la desconexión 
comunicacional entre las gobernaciones y al interior de las 
mismas, y el patrón de asentamiento al suroeste del Imperio. 
Ello, se tradujo en el fortalecimiento de los paisajes urbanos 
entre el siglo XVII y XVIII (Lorenzo, 2014). Y es que aunque el 
Chile colonial fue rural y disperso en el territorio –un inexacto 
primer censo realizado en 1778, por ejemplo, arrojó que de 
las casi 200.000 personas que habitaban el valle central solo 
18.000 vivía en Santiago (Araya, 2010)–, la llegada en 1700 de 
la dinastía de los Borbones al trono, profundizó la política de 
fundación de ciudades. Solo en Chile, desde 1750, se fundaron 
y refundaron más de cien.

En este mismo esfuerzo, como forma de unir las ciudades y 
poblados, así como también en un interés por romper con 
la lógica horizontal del espacio, se construyeron caminos 
terrestres. Para ello, se aprovecharon las huellas de los caminos 



45

precolombinos, y se articuló el territorio conectando Santiago al 
puerto de Valparaíso, y la Frontera en el Biobío. Fue un proceso 
largo y a pulso: había caminos de distintos tipos, algunos de 
mayor presupuesto e importancia para la Corona, y otros para 
uso vecinal. Andar por ellos era lento y muy riesgoso. Hacia 
1600, por ejemplo, viajar de Santiago a Valparaíso tomaba dos 
o tres días, y muchas crónicas indican que cobraba tantas vidas 
como la guerra (Sanhueza Benavente, 2018). 

Caminos y ciudades fueron utilizados por la Corona como 
estrategia para mejorar el control de las administraciones y 
poblaciones locales; a través de ellos se buscó extender el poder 
colonial a territorios hasta ese momento marginados, y con 
esto, proyectar sobre las colonias su diseño de orden social. 
Quizás por lo mismo, en las ciudades es donde mejor podemos 
reconocer aquella jerarquía que clasificó a las y los habitantes de 
América según su fenotipo: españoles y españolas peninsulares 
o criollos, indígenas de distintos pueblos, y hombres y mujeres 
afrodescendientes. También mestizos y mestizas, nacidos del 
contacto existente entre estos distintos grupos (Contreras, 2016). 

Pero a pesar de la escasa movilidad social de este orden 
jerárquico, existió más contacto entre estos estamentos de lo 
que muchas veces se piensa. No fue lo común, es cierto, pero 
hubo excepciones, como las festividades públicas y religiosas 
(Valenzuela, 2001).

En una sociedad regida por una monarquía cuyo Rey se 
encontraba a un océano de distancia, y su representante 
en América, en el Perú, fue la Iglesia aquella que 
otorgó una identidad simbólico-espacial al territorio 
chileno. A través de su estética barroca, caracterizada 
por la exageración y sobrecarga de estímulos, símbolos 
e imágenes, las celebraciones públicas se establecieron 
como la principal herramienta de educación y evocación 
de lo católico y lo monárquico. En estas dinámicas 
fueron clave conductas no verbales frente a símbolos 
determinados, como el inclinar la cabeza en reverencia 
frente al retrato del Rey o de un Santo, o izar una bandera 
con el escudo del Imperio.

Proyectil
Pueblo Selk’nam

Zona Austral, inicios siglo XX
Madera y vidrio tallado 

77,7 x 3,8 x 0,8 cm 
Colección Museo Nacional de Historia Natural

Expedición Martín Gusinde, 1919
MNHN 4344



46

Adornadas con ostentosos fuegos de artificio y música, las 
ceremonias y fiestas dieron forma a un calendario público. 
Las festividades religiosas, como el Corpus Christi o la 
Semana Santa, por ejemplo, evocaban la pasión católica, 
mientras las Juras Reales reafirmaron la fidelidad a un Rey 
solo conocido a través de pinturas. Más allá de la variedad 
étnica y las diferencias jerárquicas que la caracterizaban, 
desde quienes pertenecían a las esferas más elevadas de las 
élites, hasta los más pobres de la población esclava, todos se 
reunían al alero del miedo al pecado y las ansias de perdón  
(Valenzuela, 2001). Las fiestas dibujaron y desdibujaron las 
jerarquías étnicas en las ciudades. Mientras la procesión 
separó en orden de aparición a las castas, el carnaval por 
breves instantes las invertía.
 
En este contexto destacaron también las cofradías. Actores 
centrales de toda fiesta religiosa, fueron asociaciones de 
fieles católicos reunidos en torno a la Virgen o un Santo 
Patrono. En su origen medieval, estas se organizaban desde 
los gremios de artesanos, divididos según labor, pero en 
el Chile colonial aquello mutó a agrupaciones estructuradas 
según etnias y oficios.
 
Pese a que esto reforzaba las diferencias sociales, las cofradías 
fueron también un espacio de comunidad y pertenencia, en 
especial para aquellos grupos desarticulados o marginados, 
como indígenas, mestizos y afrodescendientes. Según relata el 
jesuita Alonso de Ovalle en su Histórica Relación (1646), se les 
permitía a cofradías indígenas incorporar en sus procesiones 
imágenes, bailes y símbolos de sus culturas de origen:

Al mismo tiempo salen otras dos procesiones allí […] de Indios 
de los conventos de S. Francisco, y de nuestra Señora de la 
Merced, y otra de morenos del convento de santo Domingo, y 
todas con muy grande aparato de luces, insignias, pendones, 

Cruz procesional
Autoría desconocida 
Chile, siglo XVIII
Plata laminada, repujada, burilada y cincelada
Cruz: 179 x 23,5 x 14 cm
Base: 23,5 x 14 cm
Perteneció a la Iglesia de San Francisco en Santiago 
Adquisición, 1947
MHN 3-1094



47

danzas, música, caxas, y clarines, que hazen aquella 
mañana muy alegre […]. (p. 167)

Así como las celebraciones, los conventos fueron también, de 
una u otra manera, espejos de la sociedad colonial. En sus 
espacios comunes, y bajo una importante jerarquía interna, se 
reunieron los distintos estamentos, aunque no como iguales. 

Allí, religiosas y religiosos rezaron e incluso celebraron 
festividades católicas con laicos y otros eclesiásticos. Pero en 
aquel intercambio, se entrelazaron también conocimientos 
y tradiciones (Millar y Duhart, 2015). Las cerámicas de las 
monjas de Santa Clara son un buen ejemplo de ello: famosas 
por su perfume, son el resultado de la fusión de técnicas de 
religiosas hispanas y saberes indígenas sobre la arcilla local.
Los religiosos fueron, asimismo, los primeros educadores 
hispanos en tierras chilenas. Y es que con la cruz vino 
también la enseñanza como la conocemos hoy, y los primeros 
establecimientos nacieron al alero de congregaciones 
religiosas. La Orden de Santo Domingo, por ejemplo, 
estableció la primera cátedra hacia 1591, sin bibliotecas ni 
grandes salones. Casi tres décadas más tarde, esta institución 
otorgó los primeros grados académicos, aunque solo 
a hombres de élite, y de sus aulas salieron los primeros 
licenciados y doctores criollos.  

Por otro lado, y tras establecerse en Chile en 1593, la 
Compañía de Jesús contó con un importante prestigio moral 
e intelectual, y se transformó con los años en una de las 
instituciones más influyentes de la época. Formó a destacados 
intelectuales, como Juan Ignacio Molina –conocido como el 
abate Molina–, y fue la primera en enseñar bajo un currículo. 
Esta labor educativa se acabó recién en 1767, cuando su 
fidelidad al Papa por sobre el Rey les valió la expulsión de 
tierras hispanas por más de siete décadas. 

A ambas congregaciones se sumó, también, la sociedad 

criolla. Bajo el mismo espíritu, pero desde una visión laica, 

esta fundó en 1738 la Real Universidad de San Felipe, 

institución que marcó el panorama educacional chileno hacia 

finales de siglo.

Pero el contacto entre estamentos iba incluso más allá. Así 

como en las celebraciones y conventos, las casas coloniales –

aquellas de la élite– fueron también un espacio de intercambio 

entre los distintos grupos sociales. Y es que contrario a la 

mayoría de las y los habitantes, quienes vivían hacinados 

en ranchos o precarias construcciones en la periferia de las 

ciudades, los grandes hogares de la élite fueron un lugar 

de encuentro; un reflejo de la difuminada frontera entre lo 

público y lo privado, que marcó el Chile de la Colonia.

Llamador
Autoría desconocida 

Chile, siglo XVIII
Cobre fundido 

34,5 x 22 x 2 cm 
Adquisición, 1914

MHN 3-29797



48

Tertulia colonial
Pedro Subercaseaux 
Chile, ca. 1915
Dibujo a tinta sobre papel 
24 x 26 cm
Donación Marjorie Rodríguez, 1988
MHN 3-1746



49

Divididas en tres patios, contaron con espacios públicos, 
abiertos al exterior, y otros privados, hacia el interior (Salinas, 
2015). Comenzaban en la fachada, que más que una barrera que 
separaba la intimidad del hogar y el ruido de la calle, fueron 
fronteras permeables, con elementos más funcionales que 
decorativos. Los pilares de esquina, por ejemplo, asumieron 
un sentido comercial, pues permitían ocupar dichos espacios 
para la venta de productos. Las ventanas, rara vez con vidrios 
y reforzadas con rejas de hierro forjado, dieron luz al interior 
y lo protegieron de los peligros del exterior.
 
Tras puertas muchas veces coronadas por símbolos, se 
entraba al primer patio, dedicado al comercio. Decorado, 
en general, con naranjos y pilares, era el lugar de mayor 
movimiento en toda la casa, y pertenecía tanto al espacio 
público como al privado. En él entraban caballos, carretas, 
carruajes y peatones a comprar productos cosechados en los 
campos. Por lo mismo es que, a un costado, se encontraba el 
despacho, donde el dueño del hogar trabajaba en las cuentas, 
guardaba el dinero de las transacciones, y hacía recibos y 
otras anotaciones. 

Alrededor del segundo patio se vivía la vida familiar. Allí se 
encontraban los dormitorios, la cocina y el comedor, espacios 
donde transcurría la rutina diaria de quienes habitaban la casa. 
A pesar de ser el espacio íntimo del núcleo familiar, alrededor 
de este patio se encontraba también el salón. Lugar de tertulias 
y saraos, en él, las y los asistentes compartían mates, jugaban 
naipes y escuchaban música, mientras sirvientes, esclavas y 
esclavos servían dulces y bebidas, y mantenían los braseros 
calientes. Con el pasar de los años, hacia el siglo XVIII, el 
salón acogió también reuniones que, muchas veces secretas, 
fueron organizadas por mujeres de élite para compartir ideas 
diversas que circulaban por el mundo.

En el tercer patio se desarrollaban las labores domésticas. 
Allí, con el fogón siempre encendido, indígenas, mestizos, 
mestizas y afrodescendientes cuidaron animales, cultivaron el 
huerto, elaboraron longanizas y chicha, y en piedras, molieron 
el maíz para hacer humitas. Sin embargo, estas tareas no se 
hacían en las mismas condiciones; mientras algunos eran 
sirvientes, otros estaban en condición de esclavos (Salinas, 
2015). La mayoría de la población afrodescendiente, que hacia 
1778 representaba un 12% del total de habitantes de Chile, fue 
esclavizada (Watson, 2023). También hubo quienes, tras años 
de trabajo, obtuvieron su libertad, y se dedicaron a oficios 
como la platería o la zapatería.
 

Piedra de moler
Autoría desconocida
Chile, siglos XVIII-XIX

Piedra tallada
46 x 25 x 6 cm

Adquisición, 1925
MHN 3-30124



50

Acontecimiento de salida: La carta, agosto de 1808

En uno de los tantos salones de dichas casas coloniales, en 
escritorios y bargueños, los hispano-criollos escribieron cartas. 
Misivas enviadas a Europa a través de un sistema de correos 
que, a pesar de su rudimentario funcionamiento, sostuvo la 
comunicación entre la monarquía y sus colonias. En el siglo 
XVII, una carta destinada a Europa debía cruzar la Cordillera 
a lomo de mula, y luego el Atlántico desde Buenos Aires, 
tardando dos años en llegar a destino. Sin embargo, tras la 
creación del Correo Mayor de Indias en 1764, demoró solo 
dos meses (Araneda Riquelme, 2020).

La red de correos conectó a Chile con el resto del mundo. Por 
ella, viajaron leyes, afectos e ideas que, hacia finales del siglo 

Escritorio (Bargueño)
Autoría desconocida 

España, siglos XVI/XVII
Madera ensamblada y hierro 

84 x 38 x 47 cm
Donación Joaquín Figueroa Larraín, ca. 1911

MHN 3-1210

XVIII, contaron a las colonias sobre libertad y revoluciones. Fue 
a través de esta red que, en agosto de 1808, llegó a Chile una 
carta, que enviada desde España dos meses antes, anunciaba 
que el rey Carlos IV dejaba la Corona para dársela a su hijo 
Fernando. Pero otro mensaje venía también en el correo: 
Napoleón Bonaparte se dirigía a la corte para usurpar el trono. 
La incertidumbre sobre el devenir del Imperio duró un mes. 
En septiembre, una nueva carta contaba el encarcelamiento 
de Fernando VII, y exigía lealtad a José Bonaparte, hermano 
de Napoleón. 

El Rey ya no era más el rey ¿A quién debían entonces lealtad 
las y los habitantes de Chile?



51

Bibliografía

Amunátegui, M. L. (1882). El terremoto del 13 de mayo de 1647. Rafael Jover 
Editor.

Araneda Riquelme, J. (2020). Un gobierno de papel. El correo y sus rutas de 
comunicación en tiempos de la reforma imperial en Chile (1764-
1796). Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, ediciones 
Biblioteca Nacional.

Araya, A. (2010). Registrar a la plebe o el color de las castas: 'calidad', 'clase' 
y 'casta' en la Matrícula de Alday (Chile, siglo XVIII). En A. Araya y 
J. Valenzuela, América colonial. Denominaciones, clasificaciones e 
identidades (pp. 331-362). Ril editores.

Barrientos Grandón, J. (2004). El gobierno de las Indias. Marcial Pons.
Collier, S., y Sater, W. (2016). Historia de Chile, 1808 - 1994. Cambridge 

University Press.
Contreras, M. T. (2016). Migración forzada y comercio de esclavos en el Reino 

de Chile. En J. Valenzuela, América en diásporas. Esclavitudes y 
migraciones forzadas (siglos XVI-XIX) (pp. 77 - 112). RIL editores.

De Ovalle, A. (1646). Histórica Relación del Reyno de Chile. Francesco 
Cavallo.

De Valdivia, L. (7 de Septiembre de 1615). Carta a Su Magestad. Concepción.
Gutiérrez, R. (2007). Las misiones circulares de los jesuitas en Chiloé. 

Apuntes para una historia singular de la evangelización. Apuntes, 
20(n°1), 50 - 69.

Lorenzo, S. (2014). De lo rural a lo urbano. Chile en el siglo XVIII. Ediciones 
Universidad de Valparaíso.

Méndez Beltrán, M. (2019). Cultura y sociedad en Chile. Nuevas miradas a los 
siglos XVI, XVII y XVIII. Editorial Universitaria.

Millar, R. y Duhart, C. (2015). La vida en los claustros. Monjas y frailes, 
disciplinas y devociones. En R. Sagredo y C. Gazmuri, Historia de 
la vida privada en Chile. El Chile tradicional: de la Conquista a 1840 
(pp. 126-159). Taurus.

Núñez, A. (2020). De la memoria y el olvido: el país de las cuencas y la 
invención geográfica de Chile. Sinópsis. Sentidos de nación (pp. 17-
27). Museo Histórico Nacional.

Núñez, A., Sánchez, R. y Arenas, F. (2013). Fronteras en movimiento 
e imaginarios geográficos. La cordillera de Los Andes como 
espacialidad sociocultural. Geolibros-RIL editores.

Painecura Antinao, J. (2011). Charu. Sociedad y cosmovisión en la platería 
mapuche. Ediciones Universidad Católica de Temuco.

Salinas, R. (2015). Población, habitación e intimidad en el Chile tradicional. 
En R. Sagredo y C. Gazmuri, Historia de la vida privada en Chile. El 
Chile tradicional: de la Conquista a 1840 (pp. 11-47). Taurus.

Sanhueza Benavente, M. (2018). Por los caminos del valle central de Chile: el 
sistema vial entre los ríos Maipo y Mataquito (1790-1860). Centro 
de investigación Diego Barros Arana, DIBAM.

Valenzuela, J. (1995). Aspectos de la devoción barroca en Chile colonial. 
Colonial Latin American Historical Review, 4(3), 261 - 286.

Valenzuela, J. (2001). Las liturgias del poder. Celebraciones públicas y 
estrategias persuasivas en Chile colonial (1609-1709). Centro de 
investigación Diego Barros Arana / LOM ediciones.

Watson, S. (2023). La formación de la identidad afrodescendiente y su 
manifestación en movimientos políticos. Independent Study Project 
(ISP) Collection.



52



53

CAPÍTULO III: 

Ximena Urbina Carrasco

Tierra de fronteras



54



55

En las siguientes páginas se aborda el concepto de frontera 
como un término que permite comprender distintos 
procesos y dimensiones del Chile colonial. 

El texto reflexiona sobre los orígenes del concepto en 
Europa y su evolución en el tiempo, primero representado 
por las tierras “exóticas” del Oriente, y luego por América 
que pasa a ser una gran frontera móvil. En oposición a 
la concepción actual de frontera entendida como línea 
divisoria de Estados, el imaginario del periodo la concibe 
como un espacio dinámico, móvil y de transición. 

A partir de esta visión, se explican distintas fronteras del 
Chile colonial. Desde aquella representada en la totalidad 
del territorio entendido como Finis Terrae, hasta las 
zonas internas, en las que se incluyen no solo Biobío, 
sino también Valdivia y Chiloé. Finalmente, se puede 
interpretar como espacio de contacto cultural, que se halla 
en los márgenes de las ciudades y haciendas, e incluso en 
ámbitos como el doméstico y otros de carácter intangible, 
como el espiritual.  

En tanto clave interpretativa, el concepto de frontera 
permite reflexionar sobre el territorio a partir de sus 
zonas de contacto, intercambio y conflicto, caracterizadas 
por modos particulares de vivir y convivir que marcaron 
a la sociedad colonial. 

The following pages explore the concept of the frontier as 
a means to understand various processes and dimensions of 
colonial Chile.
 
The text reflects on the origins of the term in Europe and 
its evolution over time. Initially, the frontier was associated 
with the “exotic” lands of the East, and later, it came to 
represent America, which emerged as a significant, mobile 
frontier. Contrary to the contemporary view of the frontier 
as a strict dividing line between states, the imaginary of 
that period perceives the frontier as a dynamic, fluid, and 
transitional space. 

This perspective explains the distinct frontiers of colonial 
Chile, from the broad expanse known as Finis Terrae 
to the internal zones that encompass not only Biobío but 
also Valdivia and Chiloé. Ultimately, the frontier can be 
understood as a realm of cultural contact, situated at the 
edges of cities and farms, and even extending into domestic 
spaces and other intangible areas, such as the spiritual. 

As an interpretative framework, the concept of the frontier 
allows us to reflect on the territory through its zones of 
interaction, exchange, and conflict, characterized by unique 
ways of living and coexisting that shaped colonial society.

Land of FrontiersTierra de fronteras



56

Una frontera no es estática, sino dinámica. El concepto se ha 
extendido a otras dimensiones del saber, como las fronteras 
de la medicina y del conocimiento humano. En todos estos 
casos, se entiende que lo que se busca es empujar el límite.

Opuesta a las precisas divisiones entre Estados de la actualidad, 
la idea de frontera como zona, y no línea, es más parecida 
a su concepción medieval y moderna, como lo fueron las 
“marcas” entre el mundo cristiano y el musulmán. En estos 
casos, “zona de frontera” es un espacio de transición en que 
dos o más partes tienen distintos grados de presencia en 
él. Es fronterizo un espacio cuando una de las culturas o 
Estados en contacto tiene pretensión de avanzar sobre él y 
hacerlo suyo, es decir, transformar lo ajeno en propio, por 
medio de la incorporación de quienes habitan tales tierras, su 
desplazamiento o simplemente su expulsión.

Así, el concepto de frontera sobrepasa la idea de límite o zona 
límite entre Estados, ocupando un sentido amplio. 

El proceso fronterizo en el continente americano fue muy 
particular. La frontera atlántica era un mundo por conquistar, 
del que atraía el oro, las piedras preciosas, las especias, y 
en general, toda posibilidad de riqueza que prometían las 
zonas calificadas de exóticas en el imaginario del medioevo. 
Siempre lejanas, como el extremo Oriente, se les representaba 
en los márgenes de los mapas para indicar posibles mundos 
más allá del conocido, hacia los que empujaba la curiosidad 
(Barra, 2020). Estos eran los bordes de la ecúmene, que 
se anunciaban con nombres atractivos como Antilia, las 
“Siete ciudades”, o país de las amazonas. Luego de su 
“descubrimiento”, las Indias Occidentales pasaron a ser la 
“nueva frontera” hasta alrededor de 1550, en que se consolidó 
la conquista española del “Nuevo Mundo”. Más allá de las 
zonas efectivamente ocupadas por el virreinato del Perú y 

La frontera es la línea que las 
aves no pueden ver.

(Alberto Ríos, The Border: 
A Doble Sonnet, 1952)



57

el Reino de Chile y también hacia el interior de Sudamérica, 
todo era una frontera de bordes móviles, porque en América, 
conforme se producía el avance geográfico y se iban 
incorporando territorios, lo desconocido se desplazaba más 
lejos, hacia las zonas que pasaron a calificarse de periféricas 
en relación a las regiones centrales.

En la etapa fundacional, los europeos llegados al “Nuevo 
Mundo” sintieron el espacio como tierra nueva. Lo era en el 
sentido de virgen, pero también por la abrumadora presencia 
de la geografía en relación con el corto número de colonos. 
Esto es lo que ha caracterizado a todas las colonizaciones 
realizadas por Europa: la sensación de superioridad que trae 
consigo la capacidad tecnológica, puesta frente a un medio 
que no la exige. Sin embargo, la frontera −como dice Ortega y 
Gasset cuando habla de la existencia colonial− es también un 
empezar de nuevo, porque las complejidades metropolitanas 
se atrofian por desuso, y en cambio se robustecen las 
reacciones más elementales, lo que produce en el colono un 
cierto retroceso, una vuelta a un relativo primitivismo. Con ello 
se rejuvenece la estructura de su existencia, porque la vida 
se hace más simple en el modo de enfrentarse a la naturaleza 
(Ortega y Gasset, 1981[1958]).

Frons, frente, frontera y fronterizo

Frontera es una palabra de origen latino, que proviene de 
frons, luego frontis, traducido como frente. Como adjetivo, 
frontero o frontera, significa lo que está puesto y colocado 
enfrente (para quien lo mira desde dentro, desde “lo uno” en 
oposición a “lo otro”), y como sustantivo, según el diccionario, 
quiere decir el extremo o confín de un Estado o reino1. En 
la primera edición del Diccionario de Autoridades (1732) el 

1- Así lo define el Diccionario de la lengua española, de la Real Academia Española de la Lengua.

Columna del Fuerte de Arauco
Autoría desconocida 

Chile, siglo XVII
Piedra tallada

227 x 56 cm 
Traspaso interno Museo Nacional 

de Historia Natural, 1929
MHN 3-1132



58

concepto “frontera” es definido como “la raya y término que 
parte y divide los reinos, por estar el uno frontero del otro”, y 
la autoridad que se cita es Luis de Mármol Carvajal, en su libro 
de 1573, Descripción general de África, lib. 1. cap. 23: “En 

España se han visto muchos, que han enviado los generales 
de las fronteras de África”. Pero ese diccionario también fija 
la definición del adjetivo “fronterizo/a”: “lo que está o sirve 
en la frontera: como soldado fronterizo, ciudad fronteriza, 

Cañón
Autoría desconocida 
España, siglos XVI/XVII
Hierro fundido
83 x 65 x 22 cm
Donación Bonifacio Vergara, 1914
MHN 3-1128



59

etc.”. Para ello utiliza la obra del jesuita Alonso de Ovalle, 
nacido en Chile, publicada en Roma en 1646, que tituló 
Histórica Relación del Reino de Chile: “No se les puede a 
estos indios corregir sus vicios: así por ser sin comparación 
más altivos, como por estar de guerra, y ser fronterizos” 
(Real Academia Española, 1732, lib. 8. cap. 16).

La característica de “ser o estar fronterizo”, por tanto, 
es ejemplificada para el mundo que habla español con 
el caso de Chile. Para entonces, 1723, la frontera de 
Arauco o simplemente “la Frontera”, no era una “raya o 
término” sino, como ha demostrado la historiografía, una 
zona de contacto e intercambio, tanto de guerra como de 
paz (Villalobos, 1995). Nació como un revés a las armas 
españolas en diciembre de 1598 −el famoso “Desastre de 
Curalaba”−, y por largos períodos, durante la existencia 
colonial de Chile, fue una frontera cerrada que lo limitó al 
sur por el río Biobío.

La rebelión ante ambas majestades, Dios y Rey, hizo 
que la corona española tomara la decisión de mantener 
la gobernación de Chile, pero dándole la categoría de 
Capitanía General, es decir, al mando de un capitán general 
de los ejércitos del Rey, que se dispusieron en la ciudad 
de Concepción, ribera norte del Biobío, para la ofensiva y 
defensa en los fuertes levantados en ambas orillas de dicho 
río. Se ordenó a las Cajas Reales de Potosí que enviaran 
anualmente el dinero para la mantención de los soldados y 
oficiales de la Frontera, porque de la existencia del Reino 
de Chile dependía la del virreinato del Perú y sus minas de 
plata. Chile, por lo tanto, pasó a tener el carácter de una 
“tierra de guerra” o, como sentenció otro jesuita escritor, 
Diego de Rosales (1877[1674]), de un “Flandes Indiano” 
porque, así como España mantenía una larga guerra contra 
los Estados de Flandes, rebeldes al emperador de España 

Manta/Wirikankulatrarikanmakuñ
Pueblo Mapuche

Chile, primera mitad siglo XX
Lana

183 x 172 cm 
Donación Aldo Gherardelli, 1981

MHN 3-10006

Lejos de terminar con el conflicto en Arauco, el 
establecimiento de la Frontera significó nuevas 
estrategias. Los parlamentos fueron una de ellas, donde 
hispanos e indígenas discutieron, llegaron a acuerdos 
e intercambiaron regalos, como esta manta o makuñ.



60

Tabula Geocraphica Regni Chile (Tabla geográfica del Reino de Chile)
Alonso de Ovalle
Reproducción de 1946, del original de 1646
Grabado sobre papel
47 x 59,5 cm
Adquisición, 1984
MHN 3-28950



61

y de religión protestante, lidiaba también con su símil en 
las Indias: Chile.

Así, entonces, la frontera no era igual para todos. Desde el 
punto de vista de Santiago, la capital, existía la Frontera, tierra 
de guerra o Estado de Arauco, pero desde la perspectiva del 
virreinato del Perú, todo Chile era una frontera.
 
Chile como Finis Terrae, confín y término

La idea del acabamiento de la tierra está asociada a Chile 
desde su conquista. Era el confín austral del Imperio inca 
y después, del virreinato peruano, que miraba hacia el 
norte, a Panamá y Colombia, y no al sur; Chile estaba a 
sus espaldas. La comunicación de España con Chile se 
realizaba mediante el sistema de flotas y galeones que 
navegaba entre el Caribe y la Península. A la feria de 
Portobelo llegaban las mercancías, personas y noticias, 
y después de atravesar el camino del Darién (Panamá), 
accedían al Pacífico y navegaban al Callao, y desde allí a 
Valparaíso. De este modo, fue el territorio más remoto de 
la monarquía española.

La comunicación era por esa vía. Aunque Pedro de Valdivia, 
en los momentos fundacionales del reino, imaginó una 
comunicación directa con España a través del estrecho 
de Magallanes –navegado por primera vez veinte años 
antes de su llegada–, y dispuso el reconocimiento del 
camino entre Chile y el Estrecho, esto se frustró por el 
clima, los vientos y las corrientes que experimentaron 
expediciones venidas desde la Península. España cerró 
la puerta del Estrecho, así como la del cabo de Hornos 
–explorado por los Países Bajos en 1616– para pasar de 
un océano a otro. Eso sí, piratas de distintas naciones 
usaron los pasos interoceánicos para entrar o salir del 

Pacífico, y atacar a los puertos de Chile y del Perú 
(Bradley, 1989).

La furia del encuentro de ambos océanos en el austro hizo 
que prácticamente el único medio de entrada a Chile fuese 
la de las embarcaciones provenientes del Callao. Aunque 
existía la alternativa de comunicación terrestre desde el 
Atlántico a Santiago, por la vía de Buenos Aires y el paso de 
los Andes a través de Mendoza, esa era una opción mucho 
menos usada, al estar restringida a los meses de verano y ser 
aún más lenta. Por el norte, el desierto de Atacama era una 
barrera (a pesar de sus oasis precordilleranos) que se salvaba 
por mar desde el Callao y Arica. Eso sí, la cordillera de los 
Andes no era un límite político con la Audiencia de Charcas 
ni con Tarapacá, y no era un obstáculo para quienes vivían 
o convivían con ella, como por ejemplo, los cordilleranos 
pehuenches.

Así, todo Chile era concebido como el fin de la cristiandad. 
Rafael Sagredo, en su Historia Mínima de Chile, dice que era 
un “Finis Terrae imperial” por:

su aislamiento geográfico, el enclaustramiento derivado de 
las condiciones extremas de sus ambientes limítrofes [se refiere 
al desierto y desmebrada costa austral], así como la dureza de 
una existencia cotidiana marcada por la constante guerra 
contra los araucanos y las periódicas catástrofes naturales 
que lo sacudían, para no referir la endémica pobreza que 
la transfomó en la colonia más pobre del imperio español, 
hicieron de Chile una sociedad marginal en el contexto del 
imperio. (Sagredo, 2014, p. 65)

De Chile se ha dicho que es la tierra de los “césares perdidos” 
(Jocelyn-Holt, 2004). Hemos heredado, en estos dos siglos 
de independencia, esa autopercepción de estar lejos y ser 



62

diferentes. Quizá eso ha significado que los chilenos tengan 
una manera particular de mirar al mundo, desde la periferia 
misma de Occidente.

Territorio y Maritorio

Chile colonial no terminaba por el sur en la frontera de 
Arauco. La ciudad de Valdivia, con carácter de plaza fuerte y 
presidio, era un enclave español en el territorio impenetrable 
más allá del río Biobío, y tuvo una existencia ligada a la 
vigilancia hacia el Pacífico y, más tarde, a su interrelación 
con las tierras habitadas por juncos (Guarda, 2001). Más allá, 
otra isla: la provincia de Chiloé, compuesta de su tierra firme 
inmediata por el norte y su mar interior (Urbina Burgos, 1983). 
Al territorio entre ambas, desconocido y habitado por juncos 
y huilliches, los documentos la llamaron “frontera de arriba”, 
en cuya retaguardia estaban los fuertes de la tierra firme de 
Chiloé, Carelmapu, Calbuco y Maullín, también defendidos por 
soldados pagados por el Rey. En las tierras y con las gentes de 
la frontera de arriba hubo interacción desde Valdivia y desde 
Chiloé, mientras que en la frontera de Arauco solo la hubo 
desde los fuertes del Biobío. A fines del siglo XVIII se intentó 
abrir la comunicación por tierra entre Chiloé y Valdivia, y se 
comenzó a vertebrar este territorio al abrirse un incipiente 
camino y descubrir las ruinas de la antigua ciudad de Osorno 
(Urbina Carrasco, 2009).

La consideración de la frontera de Arauco como lugar de 
interacción, pero también de la de arriba, desde Valdivia 
y desde Chiloé, hace justicia a la realidad colonial. Aquel 
territorio intermedio no era un vacío, sino que era parte de 
un Chile real y proyectado, que hoy forma parte del país.

Pero Chile es y era, también, un espacio o territorio marítimo2, o 
maritorio , porque en el paralelo 42ºS se rompe la tierra, hasta el 
cabo de Hornos. En Chiloé, se desarrolló una cultura marítima, 
con herramientas precisas para aquel maritorio, como dalcas 
y sachos. De esta manera, el bordemar archipelágico austral 
fue incipientemente explorado desde la provincia de Chiloé 
durante el período colonial con diferentes motivos, como 
evangelizar a sus habitantes y buscar posibles asentamientos 
ingleses. A ese mundo insular se le llamó las “infinitas islas 
camino al Estrecho”, y se convirtió en una “frontera móvil” de 
Chiloé. Sus poblaciones originarias, llamadas genéricamente 
“canoeros australes” por la historiografía, entraron en contacto 
tardíamente con la cultura occidental, cuando Chile era ya 
una república independiente (Martinic, 1992).

Así, se ha concebido a Chile colonial como uno de paz y 
uno de guerra, limitado por la Frontera. Sin embargo, junto 
con ella deben considerarse tanto el enclave de Valdivia, la 
“llave del mar del sur”, como la provincia insular de Chiloé, 
“capitana de rutas australes” (Hanisch, 1982). Ambas fueron 
zonas de frontera, desde las que se interactuó con otros grupos 
indígenas, distintos a los de Arauco: juncos y huilliches desde 
Valdivia, y veliches, chonos, puelches, poyas, caucahués, entre 
otros, desde Chiloé. Se entendía era jurisdicción de Chiloé 
todo el maritorio (archipiélagos magallánicos) y territorio 
(pampas) hasta el estrecho de Magallanes y más allá.

La frontera como espacio de contacto cultural

La frontera colonial fue un espacio de permanente expansión: 
los fundamentos de la monarquía española y el sistema 
colonizador castellano avanzaban en América frente a 

2- Este concepto nació en la Escuela de Arquitectura de la Pontifica Universidad Católica de Valparaíso. Maritorios de los Archipiélagos de la Patagonia Occidental. 
Fundamentos de la Escuela de Arquitectura. Universidad Católica de  Valparaíso. Talleres del Consejo de Rectores de las Universidades Chilenas, Santiago, 1971.



63

Historica relatione del Regno di Cile e delle missioni, e ministerii 
che esercita in quelle la Compagnia di Giesu
Alonso de Ovalle
Roma, 1646
Impresión sobre papel y encuadernación en cuero
25,1 x 18,2 x 3,6 cm 
MHN 3-2456

Este mapa, dibujado a partir de las descripciones de Alonso de 
Ovalle, muestra el barrio de la Chimba, al norte del río Mapocho.



64

Costumes of Chile 1786 (Trajes de Chile 1786) 
George Scharf (grabador)

Inglaterra, 1824
Grabado sobre papel 

25 x 26,8 cm 
Donación Compañía Sudamericana de Vapores, 1988

MHN 3-2726

El Imperio jerarquizó a los habitantes de América según su origen y color 
de piel. Estos, sin embargo, convivieron en ciudades y haciendas, dando 
espacio al mestizaje.



65

territorios que todavía estaban ocupados solo por indígenas, o 
por otros reinos como Portugal e Inglaterra. En este contexto 
de expansión territorial en Hispanoamérica colonial, en que 
se iba empujando hacia los confines, se sitúa la existencia del 
Reino de Chile en los siglos XVII y XVIII. 

El confin de un Estado es un límite que separa dos realidades 
diferentes. Es una sección remota de un algo, hasta que se 
llega al fin o límite. El límite (limes), muchas veces es una línea 
trazada con precisión, como las fronteras físicas entre Estados, 
pero también son zonas de contacto e intercambio. Como 
tales, siempre están en movimiento y son porosas, como lo 
es por ejemplo el intermareal, situado entre los límites de la 
bajamar y pleamar. De la palabra limes nace limen y limo, 
y este último es sinónimo de fango: un área limítrofe entre 
la tierra y el mar, que lejos de ser una línea que los separa, 
es un área variable, fluida, de encuentro. Comparecen en el 
intermareal la cultura terrestre y marítima de los pueblos de 
las largas orillas de Chile, multiplicadas en el mar interior del 
bordemar austral. La línea, por lo tanto, es imprecisa y móvil, 
y conforma un espacio propio

Así, el concepto de frontera permite comprender al Chile 
colonial como un espacio de activo encuentro cultural y 
biológico entre grupos humanos distintos, en cuya convivencia 
se producen intercambios y conflictos, pero donde se va 
forjando algo sintéticamente nuevo. 

En las ciudades chilenas, por ejemplo, estos espacios de 
contacto interétnico e intercultural eran los márgenes (margo, 
de lo que proviene también marca −territorio fronterizo− y 
marco o demarcar), lugares alejados de la plaza de Armas, 
como lo fue el barrio La Chimba en Santiago. Por su parte, 
en las haciendas o predios rurales, los márgenes eran los 
espacios donde se ubicaban las viviendas de los indios de 

encomienda, trabajadores libres asalariados y esclavos, todos 
con sus matices étnicos y múltiples tipos de situaciones 
laborales. Estas zonas de contacto eran, principalmente, los 
ámbitos del mestizaje en el campo y en la ciudad.

Puerta
Autoría desconocida
Chile, siglo XVIII
Madera y hierro forjado y remachado 
216 x 143 x 16 cm
MHN 3-29775



66

externa como en la España medieval, su significado era lo 
opuesto al del campo o lo rural. Las ciudades fundadas en 
los comienzos de la Conquista y y luego por la “Política de 
Fundaciones” en el Chile del siglo XVIII fueron concebidas 
como triunfos españoles ante espacios vistos como bárbaros 
y carentes de línea recta (Lorenzo, 1983). 

En las casas urbanas eran las puertas las que definían dos 
espacios: el de la vida familiar, el fuego, la comida, y el 
estudio; y otro, que era el del patio interior, ámbito del huerto, 
las gallinas, el taller, y el lugar de las personas del servicio. El 
espacio exterior, el de la calle, era el de lo público. Las puertas 
se traspasan por el umbral, “paso primero y principal o entrada 
a cualquier cosa”, concepto que designa a la parte inferior de 
la puerta de entrada de una casa, y también proviene del 
concepto limes, porque originalmente era “lumbral”. 

A pesar ello, el adentro y afuera en las casas urbanas y rurales 
podía ser impreciso, porque la vida era, en realidad, la vida 
pública, centrada en las instituciones reales y eclesiásticas, el 
Cabildo, el intercambio, y la sociabilidad en la plaza.

En el ámbito religioso, el umbral entre lo terrenal y lo espiritual 
es algo preciso, pero que puede ser transformado desde un 
límite a un momento y un lugar de encuentro mediante ritos, 
ceremonias, actos rituales o liturgias. Las misas dominicales, 
novenas y fiestas religiosas, entre varias otros, eran los actos 
que marcaban el tránsito del año y de la vida, en una sociedad 
en que ser católico era sinónimo de ser persona. En estos 
actos públicos, así como en los rezos privados, determinadas 
acciones permiten vincularse con lo invisible, y ciertos objetos 
se utilizan como instrumentos que traspasan el límite. 

Así, las campanas marcaban las horas de los rezos del día y en 
el Chile colonial era la manera en que sonaba la cristiandad. 

Las ciudades en Chile colonial eran puntos claves reconocibles 
en un territorio de cultivos, baldíos y bosques, apenas surcados 
por caminos terrestres que las intercomunicaban. El sentido del 
hecho urbano en la época de las ciudades hispanoamericanas 
era el del orden y la racionalidad, de calles rectas tiradas a 
cordel conformando manzanas generadas por una plaza, que 
hizo posible la estructuración de un espacio propio y nuevo. 
Aunque en América, en general, las ciudades no tuvieron 
murallas que la distinguiesen con precisión del caos y barbarie 

Campana
Padilla
Chile, 1762
Bronce fundido
45 cm de diámetro
MHN 3-1321



67

Otros ejemplos de estos instrumentos religiosos son figuras de 
Cristo o de santos, pinturas de escenas religiosas, relicarios, 
incensarios, e incluso el armario donde se guardaban los 
objetos sagrados en la sacristía. Estos objetos, debido a 
su valor simbólico, han sido más cuidados y, por lo tanto, 
constituyen gran parte de las colecciones de museos como 
el Histórico Nacional.

La Ciudad de los Césares

Un último caso propuesto para esta reflexión sobre el concepto 
de frontera como clave interpretativa de Chile colonial, es 
la Ciudad de los Césares. La creencia en esta ciudad nunca 
vista, que esperaba ser descubierta en algún lugar del austro 
americano, fue algo generalizado. De ello dan cuenta distintos 
documentos de autoridades, diarios de expediciones que la 
buscaron, y menciones en libros, entre otras fuentes (Estellé y 
Couyoumdjian, 1968). En ellas se puede ver cómo se dio vida 
a la ciudad, país o tierra de los Césares, Trapananda, Lin-Lin, 
ciudad encantada, o población oculta, todos nombres con las 
que se le conoció, porque sus versiones y ubicaciones fueron 
cambiando a lo largo de 250 años. 

Primero en las lejanas tierras inmediatas al estrecho de 
Magallanes, la ciudad habría nacido de náufragos españoles, 
indígenas que los acogieron y minas de oro, plata y otras 
riquezas. Después, se le situó un poco más al norte, en las 
tierras a las que se esperaba acceder desde Chiloé, a través de 
alguno de los ríos de la actual región de Aysén; y luego en la 
zona del lago Ranco. La creencia nació y renació en distintos 
momentos de los siglos XVI, XVII y XVIII, reactivada por 
informaciones dadas a españoles y criollos por individuos de 
diferentes grupos étnicos del sur de Chile. Encontrarla era 
importante no solo por su riqueza, sino también para conectar 
con un grupo de cristianos que estaba a la deriva. 

Armario de Sacristía
Autoría desconocida
Chile, ca. 1760
Madera tallada, ensamblada y policromada
228 x 147 x 77 cm
Donación de Luisa McClure, 1934
MHN 3-1060



68

La ciudad, lejana, incomunicada y náufraga en la Patagonia fue 
buscada y, aunque nunca se le encontró, se le siguió pensando 
en el enorme espacio más allá de la frontera con el mundo 
indígena. En la creencia en ella convergen el límite entre lo 
real o experimentado con los sentidos, y la verdad transmitida 
por generaciones, que es lo imaginario (Soler, 2003). 

Pero esta idea es también una manera de entender a Chile 
como zona de frontera, porque la Ciudad de los Césares está 
vinculada al propio sentido del Reino de Chile: como confín 
y término de la cristiandad y del conocimiento, y ser una 
frontera con lo ignoto prolongado hasta un extremo austral 
no sabido.

Description Corographica de las 
provincias del Piru Chile nuevo 
Reyno i tierra firme... 
Pedro de Quirós, América del Sur, 
1618, publicado en Julio Guillén y 
Tato, Monumenta Cartographica 
Indiana, Vol. 4, Regiones del Plata y 
Magallánicas, Madrid: publicación 
de la Sección de Relaciones 
Culturales del Ministerio de Asuntos 
Exteriores, 1942.

Las lagunas que se ven al sur de 
Chile, en este mapa, muestran 
la creencia en la Ciudad de los 
Césares. Náufragos del siglo XVI, 
habrían caminado hacia el norte 
desde el estrecho de Magallanes 
para asentarse allí.



69

Martinic, M. (1992). Historia de la región magallánica. Ediciones de la 
Universidad de Magallanes, 1992.

Ortega y Gasset, J. (1981 [1958]). Meditación del pueblo joven y otros ensayos 
sobre América. Alianza Editorial. 

Real Academia Española de la Lengua. (1732). Diccionario de autoridades 
1726-1729, Tomo III.

Sagredo, R. (2014). Historia mínima de Chile. Una interpretación actual de 
los procesos esenciales que han dado forma a la historia de Chile. 
Turner Publicaciones/El Colegio de México.

Soler, I. (2003). El nudo y la esfera. El navegante como artífice del mundo 
moderno. Acantilado.

Urbina Burgos, R. (1983). La periferia meridional indiana. Chiloé en el siglo 
XVIII. Ediciones Universitarias de Valparaíso.

Urbina Carrasco, X. (2009). La frontera de arriba en Chile Colonial. Interacción 
hispano-indígena en el territorio entre Valdivia y Chiloé e imaginario 
de sus bordes geográficos, 1600-1800. Ediciones Universitarias 
de Valparaíso y Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, 
Dirección de Bibliotecas, Archivos y Museos.

Villalobos, S. (1995). Vida fronteriza en la Araucanía. El mito de la guerra de 
Arauco. Editorial Andrés Bello. 

Bibliografía

Barra, C. (2020). La curiosidad: una breve aproximación desde la mentalidad 
europea durante los siglos XVI y XVIII. En El mundo es uno solo y 
diverso (pp. 57 - 77). Museo Histórico Nacional, Servicio Nacional 
del Patrimonio Cultural.

Bradley, P. (1989). The lure of Peru. Maritime intrusion into the South Sea. 
1598-1701. Palgrave Macmillan.

De Rosales, D. (1877 [1674]). Historia general del reino de Chile. Flandes 
indiano. Valparaíso, Imprenta El Mercurio. 

Escuela de Arquitectura, Universidad Católica de Valparaíso. (1971). Maritorios 
de los Archipiélagos de la Patagonia Occidental. Fundamentos de 
la Escuela de Arquitectura. Universidad Católica de Valparaíso. 
Talleres del Consejo de Rectores de las Universidades Chilenas. 

Estellé, P. y Couyoumdjian, R. (1968). La Ciudad de los Césares: origen y 
evolución de una leyenda (1526-1880). Historia, 1(7), 283-309. 

Guarda, G. (2001). Nueva Historia de Valdivia. Ediciones de la Universidad 
Católica, Santiago.

Hanisch, W. (1982). La isla de Chiloé, capitana de rutas australes. Academia 
Superior de Ciencias Pedagógicas de Santiago.

Jocelyn-Holt, A. (2004). Historia general de Chile. Tomo II. Los césares 
perdidos. Editorial Sudamericana.

Lorenzo, S. (1983). Origen de las ciudades chilenas. Las fundaciones del siglo 
XVIII. Editorial Andrés Bello.



70



71

Ximena Gallardo Saint-Jean, Juan Manuel Martínez Silva y 

Emilia Müller Gubbins 

CAPÍTULO IV: 

Hilos viajeros: el imaginario 
andino en seda y metal



72

Detalle de tokikura
MHN 3-34754



73

En este capítulo analizaremos un objeto clave dentro de la 
curaduría del Horizonte 3: un poncho colonial de la colección 
Textil y Vestuario del Museo Histórico Nacional. Expuesto 
por primera vez en la Exposición del Coloniaje de 1873, ha 
formado parte del Museo desde sus inicios. 

El poncho está confeccionado en algodón, tejido a 
telar y bordado con hilo de seda y metálico. Data del 
siglo XVIII y pertenece al ámbito virreinal andino. La 
teoría más aceptada sobre su origen es que se habría 
confeccionado en Manila por artesanos chinos, bajo un 
encargo proveniente de la esfera virreinal. Tal como se 
detallará en las páginas siguientes, constituye un valioso 
ejemplo del intercambio comercial entre América, Europa 
y Asia durante el periodo colonial, con Filipinas como un 
punto clave de conexión. 
 
El carácter intercultural de este textil se manifiesta en los 
diversos elementos iconográficos que lo adornan. Figuras 
antropomorfas con vestimenta europea, seres mitológicos 
de origen occidental, animales del mundo andino, 
elementos decorativos orientales y el águila bicéfala en 
el centro, conforman un rico universo visual que, además 
de testimoniar la circulación económica y cultural del 
Imperio español, posee un notable contenido simbólico.    

In this chapter, we will analyze a key object featured in the 
curatorship of Horizon 3: a colonial poncho from the Textile 
and Dress collection at the Museo Histórico Nacional. This 
poncho was first exhibited at the Colonial Exposition of 
1873 and has been part of the museum since its founding. 

The poncho is made of cotton, woven on a loom, and 
embroidered with silk and metallic thread. It dates back 
to the 18th century and belongs to the Andean viceroyalty. 
The most widely accepted theory regarding its origin is that 
it was made in Manila by Chinese artisans under an order 
from the viceroyalty. As will be detailed in the following 
pages, this poncho serves as a valuable example of the 
commercial exchange between the Americas, Europe, and 
Asia during the colonial period, with the Philippines acting 
as a key point of connection. 

The intercultural character of this textile is seen in the 
diverse iconographic elements that adorn it. These include 
anthropomorphic figures dressed in European clothing, 
mythological beings of Western origin, animals from the 
Andean world, decorative elements from the East, and a 
double-headed eagle at the center. Together, they create a 
rich visual universe that not only reflects the economic and 
cultural circulation of the Spanish Empire but also carries 
significant symbolic content.
 

Hilos viajeros: 
el imaginario andino en seda y metal

Traveling Threads: 
Andean Imaginary in Silk and Metal



74

Una prenda intercontinental

No cabe duda de que este poncho de mediados del siglo 
XVIII es uno de los textiles virreinales más emblemáticos 
de la Colección Textil y Vestuario del Museo Histórico 
Nacional. Se trata de una pieza única, integrada a la colección 
fundacional del Museo (Alegría et al., 2022), y su valor no 
solo radica en su excepcionalidad, como uno de los pocos 
vestuarios del periodo que se conservan, sino también en sus 
características materiales y en los componentes estéticos que 
definen está magnífica obra textil. Perteneciente a la chilena 
Carmen Quiroga Darrigrande de Urmeneta1, su procedencia 
y fabricación proponen más dudas que certezas. En su 
primera experiencia conocida como pieza de exhibición en 
el año 1873, en la Exposición del Coloniaje organizada por 
Benjamín Vicuña Mackenna, su origen fue establecido de la 
siguiente manera en el catálogo publicado para la ocasión: 
“Un poncho lujosamente bordado i traído probablemente de 
la China o de Manila en la época que se estableció nuestro 
comercio directo, con aquellos países (1820-1828)” (Vicuña 
Mackenna, 1873, p. 78).

Esta primera cita documental se ha ido afirmando 
posteriormente de forma continua, al ser catalogado en 
múltiples investigaciones como un poncho de confección 
oriental, supuestamente bordado por artesanos chinos 
en el barrio del Parián en Manila en las islas Filipinas, 
encomendado desde la esfera virreinal limeña (Phipps, 
2014; Corcuera, 1999). Efectivamente, los bordados que lo 
componen presentan elementos ornamentales orientales, 
en conjunto con personas vestidas a la usanza europea 
y personajes mitológicos de origen occidental mezclados 
con animales del mundo surandino. La figura principal 

de la pieza, un águila bicéfala multicolor, propia de las 
representaciones de los Habsburgo, establece uno de los 
objetivos simbólicos principales de este poncho: celebrar 
el legado del poderío español en las colonias americanas.  

Itinerario de un poncho virreinal

Aunque no sea posible confirmar con precisión por cuáles 
manos y en qué lugar se confeccionó, sí es posible determinar 
que este poncho, como ningún otro objeto patrimonial 
del acervo del Museo, expresa la multiculturalidad latente 
en la producción textil desarrollada en el virreinato del 
Perú (Phipps, 2004), al reunir materias primas, técnicas 
e iconografías provenientes de distintos continentes. Sus 
imágenes y colores en hilos metálicos y de seda ponen de 
manifiesto la existencia de un intercambio global que permitió 
la confección y comercialización de diversos productos, como 
son los textiles de exquisita manufactura que circularon entre 
América, Europa y Asia. 

La pieza muestra una evidente relación comercial y cultural 
con Oriente, en un contexto en que los bienes chinos 
formaron parte del vocabulario textil y sartorial de las 
Américas (Phipps, 2014). Entre los siglos XVI y XIX, existen 
numerosos testimonios de viajeros europeos que dan cuenta 
de la activa relación entre el Imperio chino y la América 
virreinal, y del interés por transar sus mercancías. Uno de ellos 
fue el comerciante y aristócrata francés Guy de La Barbinais 
Le Gentil, quien después de visitar Chile, se dirigió al Perú, 
donde zarpó en una nave comercial francesa hacia China. 
En su viaje, publicado en 1728, dio a conocer extensamente 
su experiencia en el Imperio chino, como en el Oriente en 
general, dando cuenta que: “Todos los viajeros coinciden en 

1- Nació en San Juan de la Puntilla, en el valle del Elqui en 1812. El 7 de junio de 1832, se casó con el empresario minero, político, José Tomás Urmeneta, 
falleciendo en 1897.



75

que China es un país que abunda más que ningún otro en 
todo lo que puede contribuir a hacer la vida cómoda e incluso 
deliciosa” (La Barbinais Le Gentil, 1728, p. 2).

Si bien a comienzos del siglo XVIII el comercio entre las 
grandes potencias europeas estaba monopolizado por Francia, 
fueron España y Portugal en el siglo XVI, los que desarrollaron 
una estrecha relación comercial con China y Japón. En dicho 
periodo, llegaron a las costas de las islas y los imperios de Asia 
Oriental, tras décadas ininterrumpidas de expansión territorial 
y comercial en América (Ollé, 2022). Para Portugal, esto se vio 
facilitado por la formación de enclaves que se construyeron 
desde finales del siglo XVI, como lo fueron el establecimiento 
de Goa en la India, y Macao en China, entre otros. 

En el caso de España, desde 1565 hasta 1898 se estableció en 
el archipiélago de las Filipinas, incluidas las islas de Mindanao 
y Joló. Durante el periodo virreinal, el archipiélago formó 
parte de la administración del virreinato de Nueva España, 
con el estatus político de Capitanía General de Filipinas. 
También se instalaron enclaves en varias islas de Oceanía, 
como la isla de Guam. A su vez y por un período breve, 
desde 1626 a 1642 se establecieron en el norte de la isla 
de Taiwán, creando la Gobernación de la Formosa, con el 
propósito de comerciar con China. 

Sin duda las Filipinas fueron la gran puerta de entrada del 
Imperio español en Asia. Con la expedición de Fernando de 
Magallanes y su muerte en la batalla de Mactán el 17 de marzo 
de 1521, se conoció su existencia por parte del mundo europeo. 
Pero fue con la empresa de Miguel López de Legazpi en 1565, 
proveniente desde el virreinato de la Nueva España (México), 
que comenzó la presencia hispánica en las islas Filipinas. La 
ciudad de Manila se fundó por Legazpi en 1571 y rápidamente 
se convirtió en la ciudad hispana más importante de Oriente, 

tanto por su comercio como por su actividad evangelizadora 
y cultural. Así, la fundación de la ciudad determinó el punto 
de conexión entre el Imperio hispánico y el chino. 

Una de las formas de contacto fue el intercambio monetario, 
a través de la plata. Para el virreinato de Nueva España, este 
mineral era abundante y barato, no así para China, que le 
era escaso y caro, por los que las remesas de plata mexicana 
automáticamente subían de precio al entrar en contacto 
con el comercio chino (Folch, 2013). Además, tanto España 
como Portugal se enfrentaron con un tipo de comercio que 
desconocían, en palabras de Dolores Folch (2013):

El sistema productivo chino era entonces el más moderno 
del mundo, y estaba animado por un espíritu empresarial 
−especialmente importante en Fujian, acumulado 
desde la época de los Song− que le permitía adquirir, 
manufacturar y distribuir todo tipo de productos con el 
máximo beneficio. (p. 15)

Se suma a esto que después de la victoria de Lepanto en 
febrero de 1572, el mismo Felipe II ordenó al virrey de Nueva 
España, Martín Enríquez, el envío de una expedición desde 
las Filipinas a cargo del capitán Juan de la Isla, a descubrir, 
reconocer y abrir rutas comerciales con China (Ollé, 2022). De 
este modo, el establecimiento hispano en las Filipinas fue lo 
que posibilitó el comercio entre el Imperio español y el chino. 
Comerciantes asiáticos crearon un enclave comercial en Manila, 
que se denominó El Parián, como también las autoridades 
hispánicas crearon un sistema de comercio a través de una 
flota de barcos que unió comercialmente a China y las Filipinas 
con el virreinato de Nueva España, y de ahí con la metrópoli 
en Europa. Este sistema de flota comercial naviera se llamó 
el Galeón de Manila, además de otras denominaciones como 
Nao de China o Galeón de Acapulco. Las naves se tardaban 



76

alrededor de tres meses en cubrir el trayecto entre Acapulco y 
Manila, con escala en el puerto de Umatac al sur de la isla de 
Guajam (Guam), archipiélago de los Ladrones (Las Marianas). 
El regreso a Manila desde Acapulco demoraba cinco meses, 
debido a las corrientes marinas (Ollé, 2022).  El uso de esta 
ruta, realizada por primera vez en 1565, se extendió por dos 
siglos y medio, y en general se hacía una o dos veces al 
año. Los barcos no sólo arribaban a Acapulco, sino también a 
Bahía Banderas y San Blas, ambas en Nayarit, y al Cabo San 
Lucas, en la Baja California. 

Este comercio significó una relación estrecha entre los 
artesanos y comerciantes chinos, quienes instalados en 
Manila, fueron denominados por los filipinos como Sangleys 
(chino), y posteriormente se situaron en la América virreinal, 
tanto en México como en Lima. En 1588, el obispo de 
Manila, fray Domingo de Salazar, dio cuenta de la actividad 
comercial en la ciudad y la importancia de los comerciantes 
chinos en ella: 

Hay mercado público en la Plaza de Manila todos los días 
de cosas de comer, como gallinas, puercos, patos, caza de 
venados, puercos de monte y búfalos, pescado, leña y otros 
bastimentos, y hortalizas y muchas mercaderías de China 
que se venden por las calles. Cada año llegan de China a 
Manila 20 navíos o más de mercaderías, cada uno con 
100 hombres o más, que tratan en Manila desde noviembre 
hasta mayo, siete meses en los que comercian, y después 
regresan. […]
Mediante ese comercio, los unos y los otros se van aicionando 
(sic) a nuestra amistad y trato y se van convirtiendo muchos 
de las dichas naciones. Y de esta tierra llevan para la suya 
reales de plata, oro, cera, algodón y palo para tintas y 
caracoles menudos, que es como moneda en su tierra y de 
mucho provecho para otras cosas y los estiman en mucho, y 

lo que ellos traen es seda en seda labrada y rasos, damascos 
negros y de colores, brocateles y otras telas, de que ya es 
muy común la noticia, y mucha ropa de algodón blanca y 
negra y los dichos bastimentos. (De Salazar, 1588, citado en  
García-Abásolo, 2013, p. 16)

El virreinato de Nueva España no fue el único espacio 
geográfico de distribución de los productos venidos del 
Oriente, la capital virreinal del Perú también lo sería en una 
menor escala. Lima se convirtió en un lugar para el almacenaje 
y distribución de sedas y lozas provenientes de China. En 
especial, hubo preferencia por la seda, artículo que no se 
producía en la región (Bonialian, 2016). 

Los coloridos y brillantes bordados confeccionados en este 
material presentes en el poncho del Museo Histórico Nacional, 
ponen de manifiesto esta fuerte conexión oriental, pero su 
diversidad iconográfica y soporte material han dado paso al 
planteamiento de otras hipótesis sobre su lugar de creación y 
autoría. Por ejemplo, para Elena Phipps:
 

[…] el bordado probablemente se había realizado en 
China, por encargo para esta prenda, a la que se le 
pudo haber ajustado el escote y terminado como poncho 
una vez que llegó a Lima. En otros casos, las prendas se 
confeccionaban primero y luego se enviaban a China 
para ser bordadas. Después de que Felipe V, rey de 
España (1700-1746), adoptara el estilo borbónico francés 
de llevar chalecos y pantalones con bordados elaborados, 
la moda se impuso también en las colonias españolas. 
Esto dio lugar a la observación de que en México “los 
grandes hombres, muchos de ellos… envían sus prendas 
a China… para que las borden”. Además, artesanos 
asiáticos fueron traídos a México y Perú para ejecutar 
trabajos especializados no sólo en textiles sino también 



77

en otras artes decorativas, incluyendo biombos y muebles 
pintados2. (2014, p. 36)

En conjunto con aquellos bordadores de origen extranjero, 
las y los españoles también aprovecharon el talento 
manual existente en sus colonias. Artesanos andinos 
incorporaron técnicas españolas e italianas, incluyendo 
el uso de hilos metálicos en sus trabajos (FAMSF, s.f.), 
materia prima importada desde España, (posiblemente 
manufacturados a partir de metal exportado desde 
América) (Phipps, 2014). Por ello, sin descartar el influjo 
oriental en la ornamentación, otra posible interpretación 
declara que la factura de la tela color azul podría haber 
sido confeccionada en el ámbito surandino, en algún 
obraje típico de la América virreinal. El algodón fue 
uno de los textiles más importantes confeccionados en 
el “Nuevo Mundo”, y se usaba de manera local pero 
también internacionalmente, ya que existían numerosos 
talleres especializados en todo el territorio (Phipps, 
2014). Sin embargo, es importante aclarar que la Corona 
española no siempre estaba dispuesta a competir 
comercialmente con sus colonias, sino más bien buscaba 
que estas fuesen “principalmente productoras de materias 
primas, compradoras de tela y de productos textiles 
manufacturados” (Cruz, 1996, p. 102). 

Materialidades y técnicas en detalle 

Este poncho del siglo XVIII perteneciente al ámbito 
virreinal andino, está conformado por tres franjas de tejido 
en ligamento tafetán, confeccionado en telar indígena 

de cuatro palos, en algodón hilado a mano y teñido en 
hilado. Estas franjas fueron tejidas entre sí previo a la 
ejecución del bordado. Como se señaló anteriormente, 
el algodón utilizado en la elaboración del tejido base es 
probablemente de origen americano, recurso abundante 
en la zona desde tiempos precoloniales (Solórzano, 2021). 
En todo su contorno lleva un galón tejido en lana e hilos 
metálicos entorchados.

La decoración del poncho fue principalmente ejecutada 
por el uso del bordado como técnica suplementaria de 
ornamentación en los textiles. Estos espléndidos adornos 
denotan la experticia de artesanos bordadores que bien 
podrían haber sido de origen chino o indígenas de la 
zona que hubiesen aprendido la técnica. En cuanto a su 
ejecución, los bordados fueron elaborados con hilos de 
seda de diversos colores e hilos metálicos plateados y 
dorados. En la mayoría de los bordados de seda se usó 
punto de satén, y se pueden encontrar algunos detalles 
con puntada conocida como “nudo de Pekín”.

En cuanto a los exquisitos bordados de hilos de plata 
laminados y entorchados, se usaron distintas técnicas. 
Algunos son planos, y en ellos se usa hilo en forma de 
laminilla en bordados de una cara. Otros se presentan en 
relieve, en los que se puede reconocer el punto llamado 
de ladrillo. Tanto los bordados en seda como aquellos en 
hilos metálicos son de una gran riqueza y calidad, dando 
esplendor a la prenda y una gran belleza estética que la 
hace resaltar sobremanera en la colección de textiles del 
Museo Histórico Nacional. 

2- “….the embroidery had likely been done in China, commissioned for this garment, which may have been fitted with its neckline and completed as a poncho once it 
arrived in Lima. In other cases, garments were constructed first, then sent to China to be embroidered. After Philip V, king of Spain (r.1700-1746), adopted the French 
Bourbon style of wearing elaborately embroidered waistcoats and breeches, the fashion took hold in the Spanish colonies as well. This prompted the observation 
that in Mexico 'great men, many of them…, send their garments to China… to be embroidered.' In addition, Asian craftsmen were brought to Mexico and Peru to 
execute specialized work not only in textiles but also in other decorative arts, including painted screens and furniture. (Traducción del autor), Phipps, op. cit. p.36.



78

El poncho en América: algunos usos y significados

Este tipo de prendas, de gran lujo e intrincados diseños, 
era utilizado principalmente por hombres, en diversas 
festividades y celebraciones públicas durante la Colonia, 
especialmente en procesiones del Corpus Christi o en 
eventos de carácter político, como la llegada al continente de 
importantes peninsulares o la conmemoración de la muerte 
de monarcas españoles (Phipps, 2004). Esta amplia pieza 
textil se transformaba en el lienzo perfecto para denotar 
riqueza y poder, al adornar con suntuosidad el cuerpo 
humano y también otorgar un cierto cosmopolitismo. 

En el caso de este poncho, su ostentoso exotismo (Phipps 
et al., 2004) investía al usuario con gloria y honor. En los 
hombros del portador se posaba un pequeño mapamundi 
compuesto por flores, animales, personas y seres mitológicos 
provenientes de diversos contextos naturales y culturales. Bajo 
este fastuoso adorno textil, el hombre de élite, vestía según 
el canon europeo de impronta francesa, añadiendo nuevas 
referencias al vestuario masculino colonial. 

La historiadora Isabel Cruz declara el amplio alcance de este 
tipo de prenda-símbolo, 

el uso del poncho fue uno de los testimonios fundamentales 
del proceso de aculturación en el vestuario, susceptible de 
sintetizar y de aunar las prerrogativas del individualismo y 
la pertenencia a una colectividad, la praxis de la utilidad y 
el vuelo estético, fundidos en la confección artesanal. (Cruz, 
1996, p. 147)

Esta clase de indumentaria, definida principalmente como 
un textil de forma rectangular, abierto a los costados y con 
un orificio para pasar a cabeza, fue ampliamente utilizada 

durante el periodo colonial por sujetos de todo estrato social. 
Identificada por su uso y utilidad, su estilo y ornamentación 
fue mutando en el largo periodo histórico en que ha sido 
utilizada. De sus orígenes no hay acuerdo entre las y los 
investigadores, pero sí hay consenso de su gran importancia y 
diversidad en todo el continente americano hasta la actualidad, 
conformando “el patrimonio cultural de nuestros pueblos” 
(Corcuera, 1999, p. 20). Se han elaborado ponchos de toda 
materialidad y diseño, para todo tipo de climas y territorios 
siendo especialmente favoritos en Chile, considerada como la 
“patria del poncho” (Montell, 1925).

Su extensivo uso en la sociedad virreinal chilena, cuya 
descripción empieza a ser clara recién en la segunda mitad 
del siglo XVII (Alvarado y Guajardo, 2010), fue registrado 
por reconocidos cronistas del período, como Alonso de 
Ovalle (Alvarado y Guajardo, 2011), Diego Rosales y el 
naturalista Juan Ignacio Molina. Sin embargo, serían los 
españoles Jorge Juan y Antonio de Ulloa, quienes en 1794 
y según Cruz, harían la más exacta descripción de los 
ponchos usados por los habitantes de Concepción, “tan 
rica en detalles que casi permitiría fabricarlos nuevamente, 
ateniéndose a la pura letra” (Cruz, 1996, p. 67). Aquí un 
extracto de este relato vestimentario: 

Un ropaje de suyo tan sencillo, y uniforme distingue las 
personas, y sus calidades: pues según la obra que tiene, 
así es su costo: en unos de abrigo, en otros de decencia, y 
en otros de gala; y los hay de todos precios desde cuatro, 
o cinco pesos hasta ciento, y cincuenta, o doscientos: su 
diferencia consiste en la fineza del tejido, y realce, y calidad 
del bordado, que los guarnece, o en las labores primorosas, 
que adornan, y hermosean la tela, las cuales son comunes 
en todos, a excepción de aquellos, que se hacen para bordar: 
su materia es lana, y los indios los que los fabrican con un 



79

doble tejido: la mayor parte de ellos tienen el campo azul, 
y labores azules, y coloradas, y también de otros colores. 
(Ulloa y Juan, 1748, p. 307)

Además de destacar la ubicuidad de esta prenda en nuestro 
país, los viajeros hispanos dieron cuenta de que el poncho era 
utilizado por prácticamente la totalidad de la población: 

…aquella gente pobre, o de la campaña, a quienes llaman 
guasos, no los dejan más que para dormir; ni les estorba 
para hacer cualquier trabajo, porque terciando los dos 
costados sobre los hombros, o echando por encima de ellos la 
falda delantera a las espaldas, les quedan libres los brazos, y 
desembarazado todo el cuerpo. (Ulloa y Juan, 1748, p. 307)

Esta prenda seguiría siendo descrita a lo largo de todo 
el siglo XVIII en aquellos intentos por caracterizar a la 
indumentaria de nuestro país, incluyendo los relatos de 
los franceses Amédée François Frézier y La Pérouse. En la 
joven República, el poncho también llamaría la atención de 
nuevos observadores, ya que esta pieza textil, según Isabel 
Alvarado y Verónica Guajardo (2011), se había convertido 
en una prenda distintiva del chileno, siendo la mayor parte 
de estos tejidos elaborados por mujeres y usados tanto 
por señores, indígenas, campesinos y pueblerinos, solo 
diferenciados por la riqueza de la tela y la ornamentación 
(Alvarado y Guajardo, 2011). En el año 1822, la inglesa María 
Graham dio cuenta de la fuerte asociación entre el poncho 
y la cultura ecuestre, relación que también fue ampliamente 
representada visualmente en los albores de la nación: 

Cuando el chileno monta a caballo, cosa que hace cada vez 
que la ocasión se le presenta, usa como abrigo el poncho, 
que es una prenda de vestir exclusiva de la América del Sur: 
es un pedazo de paño cuadrado con una abertura en el 

centro, lo bastante ancho para dejar que pase la cabeza, 
y en particular es muy conveniente para andar a caballo, 
porque deja los brazos libres y proteje completamente el 
cuerpo. (Graham, 1916, p. 168) 

También en Chile, los mapuche, como excelsos jinetes, serán 
notorios usuarios de ponchos de lana, conocidos como makuñ. 
Estos son confeccionados únicamente por mujeres para 
maridos, hijos o yernos, y en ellos se colocan íconos que dan 
cuenta de la posición social de estos hombres en la estructura 
social indígena (Alvarado y Guajardo, 2011). En el siglo XX 
esta prenda fue adquiriendo nuevos significados culturales y 
políticos, asociándose con huasos y hippies, y todavía sigue 
siendo hasta nuestros días una pieza fundamental del clóset 
de los y también, las chilenas. 

En el siguiente apartado exploraremos el universo iconográfico 
de esta prenda. Se analizarán las distintas figuras que la 
adornan para descifrar parte de sus significados y su relación 
con las culturas que le dieron origen.



80

Poncho 
Autoría desconocida

Ámbito virreinal 
andino, siglo XVIII

Algodón tejido a telar, bordado 
con hilo de seda y metálico

180 x 136 cm 
Donación 

Carmen Quiroga, 1873
MHN 3-32686



81



82

Hombre

Entre los múltiples bordados, es posible apreciar una pareja, perteneciente al estrato alto 
de la sociedad virreinal. El pelo de color amarillo indica que son individuos de ascendencia 
europea, ya que según Elena Phipps (2004), andinos nativos hubiesen sido representados 
con cabellos oscuros. Tanto la figura masculina como femenina (esta última explicada en 
el cuadro siguiente) visten indumentaria de influencia principalmente francesa, propia de 
mediados del siglo XVIII. Es interesante poner de manifiesto la opulencia de las élites 
peruanas durante el periodo, consideradas en la época uno de los grupos sociales más 
ricos del mundo. Los hombres bordados están vestidos con las últimas tendencias definidas 
por el uso de la casaca; una chaqueta larga sin abrochar que iba extendiéndose sobre las 
rodillas con amplios bolsillos y colas, que contaba con voluminosos puños doblados sobre 
las mangas, aquí elaborados en lujoso hilo metálico (Gámez, 2022). Debajo de este abrigo 
y totalmente abotonada, se usaba la chupa, luego calzones estrechos en las piernas, medias 
de seda ornamentadas, y zapatos con hebillas. Sobre la cabeza, un sombrero de ala ancha, 
elaborado en fieltro o cuero ribeteado con plumas. 

Mujer

La figura femenina también representa una mujer muy sofisticada, sobre todo si 
apreciamos que su traje está elaborado mayormente con diversas técnicas de bordado en 
metal plateado y dorado. Su vestido no es una copia idéntica de los modelos foráneos que 
determinaban las modas occidentales durante el periodo; por el contrario, su indumentaria 
de carácter local (Beltrán-Rubio, 2022), distaba de imitar a cabalidad la utilizada por las 
cortes europeas. En primer lugar, la falda de las mujeres en Sudamérica era mucho más 
corta y dejaba entrever, de manera escandalosa según moralistas y autoridades eclesiásticas, 
los tobillos y las pantorrillas (Cruz, 1996). Esta innovación autóctona iría acentuándose y, en 
la medida que fue avanzando el siglo, las faldas se englobarían mostrando las piernas como 
nunca antes en la historia de las modas femeninas. Esta variación tan original de parte de 
las mujeres americanas se dejó atrás con la independencia de las colonias, instalándose 
nuevamente, por lo menos por un siglo más, la adaptación rigurosa de estilos europeos. 



83

Hombre follaje

Los orígenes de este motivo decorativo están inspirados en la tradición renacentista 
italiana, especialmente en aquellas representaciones simbólicas de motivos grotescos, que 
posteriormente se trasladaron a la iconografía cristiana. 

Se cree que su abundante incorporación, principalmente en la pintura mural de iglesias, en 
la platería y en la producción textil del ámbito virreinal peruano, habría surgido tras la llegada 
y circulación de un gran repertorio de seres y animales fantásticos que eran reproducidos 
frecuentemente en libros y grabados flamencos del siglo XVI (Flores, et al., 1991).

El “hombre follaje” o “mujer follaje”, conjuga, como dice su nombre, lo humano y lo 
vegetal. Según algunos autores correspondería a una variante de la sirena, razón por la 
cual también se le ha denominado coloquialmente como “sirena verde” (Esteras, 2004). 
Se le representa con cabeza y torso humanos, pero con sus extremidades convertidas en 
vegetación, ya sea en plantas u hojas de formas estilizadas, las que a menudo toman la 
figura de una o dos colas en la zona inferior, como se puede apreciar en los cuatro motivos 
presentes en el poncho. 

En este poncho, el “hombre follaje” se ubica como contraparte y complemento de la 
sirena o mujer-pez, dualidad que también se aprecia en la combinación hombre-mujer y 
león-puma. 

Sirena musical 
(Colaboración de Amparo Fontaine Correa)

Tras la conquista del "Nuevo Mundo", aumentaron notablemente los relatos 
sobre avistamientos de sirenas. Paralelamente, en el mundo andino proliferaron sus 
representaciones, las cuales se pueden interpretar de múltiples formas. Algunos historiadores 
atribuyen su origen a la superposición de cosmovisiones europea e indígena, señalando la 
posible existencia de deidades similares en el lago Titicaca (Gisbert, 1980), mientras otros 
destacan la implantación de la tradición iconográfica medieval (Vila da Vila, 2016) y la 
cosmología platónica (Rodríguez, 2007), donde las sirenas cantaban en las esferas celestes 
simbolizando la armonía del universo. Estas criaturas suelen encarnar los poderes mismos 
de la música, más allá de su asociación con los peligros marítimos y el placer carnal. 

Asimismo, las cuatro sirenas que aquí tocan vihuelas o guitarras barrocas –o quizás 
charangos–, animan una escena de música y baile, y hacen danzar a humanos y felinos 
feroces. Vistiendo tocados indígenas y sin rasgos sexuales acentuados, cada sirena musical 
está emparejada con otra posiblemente masculina de cola bífida; quizás una versión marina 
del hombre follaje. A la vez europeas, asiáticas y andinas, las sirenas encarnan el entretejido 
de trayectorias comerciales, imperiales y materiales que componen la existencia misma de 
este poncho. 



84

León

Considerado tradicionalmente como el “rey de los animales”, el león ha sido identificado 
desde las culturas más antiguas como un animal solar de características divinas. Su imagen 
ha recibido distintas connotaciones, desde su rol de guardián de templos y ciudades, a la 
encarnación de la figura de Jesucristo, e incluso como la representación del mal en el relato 
bíblico de las luchas de Sansón y David (Martínez, 2013; Cruz, 2019). 

Posiblemente su apariencia imponente, gran tamaño, su exuberante melena en el caso 
del macho y fuerte rugido lo han vinculado con atributos comúnmente asociados a la 
masculinidad, a la fuerza, el poder, la valentía, la victoria y la autoridad, convirtiéndolo 
en un símbolo frecuente de la nobleza y, por ende, en un motivo muy usado en la 
heráldica europea.

En el textil, la arquitectura decorativa y la platería, así como otras manifestaciones 
artísticas, es uno de los animales más utilizados. En este poncho colonial, podemos ver 
la representación de cuatro leones rampantes con lenguas salientes y provocadoras, en su 
mayoría de color rojo, colmillos prominentes, así como garras largas y amenazantes. Cada 
uno de estos felinos se encuentra enfrentando a un puma, la versión andina del león y 
símbolo de la identidad americana.

Puma

El puma, nativo de los Andes, también conocido como león de montaña o león 
americano, habita una amplia zona desde el sur de Alaska y noroeste de Canadá hasta el 
estrecho de Magallanes. 

Probablemente, su extensa presencia lo ha convertido en un motivo común en ciertas 
culturas del continente americano, de gran importancia simbólica y espiritual. Caracterizado 
por su fuerza, agilidad y sabiduría, su imagen se ha asociado con el mundo terrenal 
y la naturaleza. También habría constituido una representación de poder en el Imperio 
inka, por eso, tal vez, algunos cronistas españoles relatan que en ciertos rituales algunos 
indígenas se vestían con su piel para asumir la identidad de este animal. Ya en el siglo 
XVIII aparece como un símbolo de la identidad americana (Cruz, 2019), como se muestra 
en este poncho, donde se representa de pie enfrentado al león, símbolo de la monarquía 
y soberanía española. 

A diferencia de este último, aquí el puma aparece sin garras ni colmillos, entregando 
una imagen mucho más apacible. Es posible que esto se deba, en parte, a su incapacidad 
de rugir, característica que lo diferencia de otros felinos. Parece haber existido, en cambio, 
un gran interés por acentuar su órgano sexual masculino, como forma de destacar la 
virilidad y fecundidad del puma y, por qué no, de las tierras en donde este habita. 



85

Vizcacha

Esta especie de roedor herbívoro, parecido a una liebre, habita la pampa y las zonas 
cordilleranas que actualmente comprenden el extremo sur de Perú, la región central de 
Bolivia, la zona occidental de Argentina y casi todo Chile. 

Su fino y suave pelaje fue altamente valorado en el ámbito virreinal andino, siendo 
usado en la vestimenta de la nobleza indígena y posteriormente en prendas de lujo, como 
una forma de variar los colores de los finos textiles (Phipps et al., 2004). Su color casi 
siempre es gris ceniza o café.

En la mitología andina las vizcachas tienen un rol intermediario entre los dioses y 
los humanos. De acuerdo con algunos autores, habría sido su habilidad para sobrevivir 
en zonas inhóspitas lo que llevó a que los pueblos andinos les asignaran características 
sobrenaturales. También se cree que cuando aparecen representadas en los textiles, juegan 
un rol protector para quien porta la pieza.

Aunque la vizcacha es claramente un motivo distintivo de las producciones indígenas 
locales, su frecuente incorporación en numerosos textiles, mobiliario y platería hasta el 
siglo XVIII, podría deberse también a la imitación y apropiación de la figura del conejo, 
imagen muy recurrente en grabados y obras europeas.

Vicuña moteada

Al igual que la vizcacha, la vicuña es autóctona de la zona andina. Es uno de los 
dos camélidos silvestres que existen en Sudamérica y el de menor tamaño. Habita 
principalmente en el Altiplano andino, pudiendo ser hallada a más de 3.500 m de altura 
sobre el nivel del mar. 

La vicuña es uno de los camélidos andinos de pelo más fino, por lo que su pelaje fue 
muy utilizado y especialmente valorado por tejedores indígenas. Era también cazada por 
los inkas como alimento e incluso para ser usada en sacrificios, tal como relata el padre 
jesuita Ludovico Bertonio en 1612, a propósito de la ceremonia de investidura denominada 
Paucary Uaray (Phipps et al., 2004). 

En el poncho se le representa en compañía de otros animales de origen local y europeo, 
tales como vizcachas, perros y caballos. De colores beige o café chocolate, las vicuñas 
están representadas con pintas claras u oscuras en todo su cuerpo. Una característica que, 
si bien ha sido registrada en otros textiles andinos, no tiene relación con el aspecto físico 
de este animal. Al respecto, algunos autores plantean que esto podría corresponder a una 
interpretación del ciervo moteado, muy común en el territorio asiático.



86

Perro

En diversas mitologías y religiones, el perro ha sido considerado como un guía espiritual 
entre las esferas de la vida y la muerte. En el simbolismo cristiano se le asocia a la guía del 
rebaño, transformándolo en un “pastor de las almas”. En otras ocasiones, sin embargo, se 
le ha relacionado con el pecado y la codicia (Cruz, 2019). 

En el imaginario surandino, no obstante, presenta características más bien positivas, 
imagen que contrasta con la del perro europeo, empleado por los conquistadores como 
animal de guerra que debía atemorizar a las y los indígenas (Salas, 1986).

De los cuatro perros representados en el poncho, dos de ellos llevan collar, característica 
que nos habla de su domesticación. Este tipo de representación en realidad no es inusual; 
existen registros tempranos de mosaicos de la antigua Pompeya, que datan de mediados 
del siglo I a. C., y que muestran imágenes de perros con collar y correa. 

De apariencia amigable, largas colas y grandes orejas, los perros que aquí están 
representados aparecen en torno a otros animales, probablemente en lo que podría ser 
una escena de caza. Solo un perro muestra sus dientes y colmillos, posiblemente como 
indicador de la ferocidad que este animal podía alcanzar.

Caballo

Junto con Colón, llegaron los caballos a América. Se ha señalado que, en un comienzo, 
estos habrían despertado mucho asombro entre las y los indígenas, posiblemente por su 
imponente tamaño y el fuerte sonido de su relincho. Su posterior uso durante la conquista 
española como arma de batalla, los convirtió en animales que por sobre todo infundían 
temor. Ya sea a causa del miedo o la fascinación, fueron admirados y divinizados, y 
posteriormente también domados por los mismos pueblos prehispánicos.

Desde las primeras apariciones pictóricas de caballos salvajes en las cuevas del Paleolítico, 
estos animales han sido representados ampliamente, siendo también muy frecuentes en 
todas las artes del surandino. Son símbolo de fuerza, virilidad, valentía, nobleza, victoria 
y buena suerte. Frecuentemente se les vincula a la guerra por su larga participación como 
animales de carga, transporte y defensa (Salas, 1986). En las narraciones de la Edad Media, 
muchas veces son los caballos quienes previenen a sus jinetes de los peligros, adquiriendo 
un sentido protector (Cruz, 2019).

Por la presencia de montura, riendas y estribos, se puede pensar que los caballos aquí 
representados no son libres, sino que han sido domados por el humano y posiblemente 
utilizados para la caza de otros animales más pequeños, como vizcachas y vicuñas. 



87

Águila bicéfala coronada 

El águila bicéfala es un motivo presente en la iconografía de muchas culturas como 
emblema solar, de poder, sabiduría y dualidad. Desde el siglo X comienza a incorporarse 
en la heráldica de los imperios europeos, y a partir del siglo XVI se convierte en emblema 
de la dinastía de los Habsburgo, como símbolo de su poderío y de la unión de la monarquía 
hispánica y el Imperio. 

Aunque su presencia comenzó como una manifestación de fidelidad a la Corona, 
posteriormente continuó siendo utilizada por sus posibilidades decorativas. En general, 
se representa a un águila de frente, con dos cabezas de perfil coronadas, mirando en 
direcciones opuestas y con alas extendidas.

En América, su presencia habría sido paralela a la de Europa. Para la cosmovisión 
indígena, estarían asociadas a los conceptos de dualidad y orden del mundo (Gómez, 2012). 
Asimismo, algunas veces tomarían la fisionomía de aves como el chajá y el cóndor. 

Si bien en este poncho las águilas se condicen con las características físicas de estas 
aves, como el pico corto y ganchudo, llama la atención la multiplicidad y vivacidad de 
los colores presentes en su plumaje, más semejantes a las representaciones del mítico ave 
fénix, cuestión que permitiría dar cuenta de una marcada influencia asiática. 

Granada con ave

Aunque no es originaria de América, su introducción por parte de España permitió 
su producción y adaptación local, ya habiendo registros de su presencia a inicios del 
siglo XVII. 

Junto a la piña y las uvas, aparece como un motivo común en diferentes objetos del ámbito 
virreinal andino. Por fuera, el fruto está compuesto por una cáscara globular rematada con 
una corona de tonos dorados, mientras que en su interior conserva numerosos granos 
carnosos de un rojo brillante. 

Además de ser un motivo elegido por sus posibilidades ornamentales, su representación 
ha estado asociada con diversos significados relacionados con la fertilidad y la abundancia. 
Puede ser encontrada, por ejemplo, como atributo de Juno, la diosa romana del matrimonio 
y la fertilidad, o en representaciones de Venus. 

Una variante en su representación es la de aves picoteando granadas. Desde una lectura 
cristiana, esto simbolizaría el “árbol de la eucaristía”, donde las semillas de la granada 
significan la sangre y el cuerpo de Cristo (Esteras, 2004). Esta lectura coincide con el relato 
de Garcilaso de la Vega quien, en 1601, describe cómo en Perú el fruto era acarreado en el 
anda junto con el Santísimo Sacramento, durante la procesión del Corpus Christi.



88

Bibliografía 

Alegría, L., Rueda, H. y Delgado, F. (2022). Arqueología de una exhibición. La 
Exposición del Coloniaje 1873. Museo Histórico Nacional. 

Alvarado, I. y Guajardo, V. (2010). Informe Final Proyecto Faip 2010: El poncho 
evolución y permanencias: el caso de la Colección de Ponchos y 
Mantas del Museo Histórico Nacional.

Alvarado, I. y Guajardo, V. (2011). Mantas y mantos. Cubrir para lucir. Museo 
Histórico Nacional. 

Beltrán-Rubio, L. (2022). Cuerpos, moda y género en el Virreinato de la 
Nueva Granada. Un estudio a partir de la pollera y el faldellín. En 
Miradas, Revista de Historia del Arte y la Cultura de las Américas 
y la Península Ibérica, (5), 31 - 52. https://doi.org/10.11588/
mira.2022.1.87784. 

Bonialian, M. (2016). El Galeón de Manila y el comercio entre Filipinas, 
México y Perú en la época colonial. En Catálogo de la exposición: 
Tornaviaje, la nao de China y el barroco en México 1565-1815 (pp. 
38-43). Museo Internacional del Barroco, Museo Franz Mayer. 

Corcuera, R. (1999). Ponchos de las tierras del Plata. Verstraeten Editores. 
Fondo Nacional de las Artes. 

Cruz, I. (1996). El traje: transformaciones de una segunda piel. Ediciones 
Universidad Católica.

Cruz, I. (2019). Animales simbólicos en el arte virreinal surandino. Colección 
Joaquín Gandarillas Infante. Pontificia Universidad Católica de 
Chile.

Esteras, C. (2004). Aculturation and Innovation in Peruvian Viceregal 
Silverwork. En E. Phipps, J. Hecht y C. Esteras (Eds.), The Colonial 
Andes. Tapestries and Silverwork (pp. 338-240). The Metropolitan 
Museum of Art. 

Fine Arts Museums of San Francisco (s.f.). Man’s poncho, 18th century. https://
www.famsf.org/index.php/artworks/mans-poncho 

Flores, J., Kuon, E. y Samanez, R. (1991). De la Evangelización al Incaismo. 
La pintura mural del Sur Andino. Histórica, 15(21), 65 – 203.

Folch, D. (2013). El Galeón de Manila. En C. Brasso (Coord.), Los orígenes de 
la globalización: El Galeón de Manila (pp. 9-30). Biblioteca Miguel 
de Cervantes.

Gámez, A. (2022). Painting and Dress in New Spain. En R. Granados (Ed.), 
Painted Cloth. Fashion and Ritual in Colonial America. Blanton 
Museum of Art.

García-Abásolo, A. (2013). Españoles y chinos en Filipinas. Los fundamentos 
del comercio del Galeón de Manila. En F. Iñesta, F. Lorenzana 
y F. Mateos, España, el Atlántico y el Pacífico. V Centenario del 
descubrimiento de la mar del Sur (1513-2013) (pp. 9-29). XIV 
Jornadas de Historia en Llerena, Llerena, Sociedad Extremeña de 
Historia. 

Gisbert, T. (1980). Iconografía y mitos indígenas en el arte. Editorial Gisbert y 
CIA.

Gómez, A. (2012). El águila bicéfala y la configuración mitológica Otomí de 
San Pablito. Estudios De Cultura Otopame, 8(1), 107 – 125. 

Graham, M. (1916). Diario de su residencia en Chile (1822) y de su viaje a 
Brasil (1823). Editorial América. 

La Barbinais Le Gentil, G. (1728). Nouveau voyage autour du monde. Tome 2. 
Pierre Mortier.

Martínez, J. (2013). La imagen del león al servicio de la representación del 
poder en las escaleras del renacimiento español. Emblemata, 19, 
375 – 392.  

Montell, G. (1925). Le Vrai poncho, son origine postcolombienne. Journal de la 
Société des américanistes, Nouvelle Série, 17, 173-183. 

Ollé, M. (2022). Islas de plata, imperios de seda. Juncos y galeones en los 
Mares del Sur. Acantilado.

Phipps, E. (2014). The Iberian Globe. Textile traditions and trade in Latin 
America. En A. Peck (Ed.), Interwoven Globe: The Worldwide Textile 
Trade, 1500-1800 (pp. 28-45). The Metropolitan Museum of Art.

Phipps E., Hecht J. y Esteras C. (Eds.) (2004). The Colonial Andes. Tapestries 
and Silverwork, 1530-1830. The Metropolitan Museum of Art.

Phipps, E. (2004). Garments and Identity in the Colonial Andes. En E. Phipps, 
J. Hecht y C. Esteras (Eds.), The Colonial Andes. Tapestries and 
Silverwork (pp. 17-39). The Metropolitan Museum of Art.

Rodríguez, M. (2007). La música de las sirenas. Cuadernos de Arte e 
Iconografía, Tomo 16, (32). 333 – 356 Fundación Universitaria 
Española.

Salas, M. (1986). Las armas de la Conquista de América. Editorial Plus Ultra.
Solórzano, M. (2021). Textiles y usos litúrgicos en la Iglesia colonial 

hispanoamericana. Reseña del libro Clothing the New World 
Church: Liturgical Textiles of Spanish America, 1520-1820. 
Allpanchis, (88), 301 – 309. https://doi.org/10.36901/allpanchis.
v48i88.1328 

Vicuña Mackenna, B. (1873). Catálogo razonado. Exposición del Coloniaje. 
Imprenta del Sud-America, de Claro i Salinas. 

Vila da Vila, M. (2016). El legado clásico y medieval en las sirenas de Charcas. 
Classica Boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de Estudios 
Clásicos, (7). 63 – 96. Editorial Marigalante. 

Ulloa, A. y Juan, J. (1748). Relación histórica del viaje a la América Meridional 
hecho de orden de S. Mag. para medir algunos grados de meridiano 
terrestre y venir por ellos en conocimiento de la verdadera figura y 
magnitud de la Tierra. Tomo III, Libro II. Por Antonio Marín.



89



90



91

CAPÍTULO V: 

Patrimonio a tres voces



92

Este capítulo presenta los resultados de un ejercicio 
curatorial de lectura colectiva, orientado a renovar las 
miradas sobre las colecciones que serán parte del recorrido 
de las nuevas salas de exhibición. Esta iniciativa titulada 
Patrimonio a tres voces consistió en estudiar veinte objetos 
patrimoniales que forman parte del Horizonte 3, para ser 
interpretados bajo la mirada de académicos externos, 
representantes de instituciones culturales y la ciudadanía. 
Estas piezas fueron seleccionadas a partir de sus valores 
históricos y simbólicos, su tipología, materialidad, 
producción y novedad. 
 
Entre los académicos se invitó a especialistas externos 
asociados a la historia, historia del arte, antropología, 
patrimonio cultural y cultura material. Así también, 
contamos con la participación de representantes de distintas 
instituciones culturales, públicas y privadas, de Santiago y 
regiones. La ciudadanía, por último, participó por medio de 
una convocatoria abierta que se difundió a través de redes 
sociales y prensa escrita. 

Los resultados fueron sorprendentes, pues el cruce 
de lecturas de un mismo objeto abrió múltiples 
interpretaciones sobre la historia, la trayectoria crítica de 
cada pieza y la memoria, potenciando el vínculo del MHN 
con las distintas comunidades, e incluyendo sus voces en 
el trabajo con las colecciones. 

This chapter presents the results of a curatorial exercise 
focused on collective reading, aimed to renew the 
perspectives on the collections that will feature in the 
new exhibition halls. This initiative, titled Patrimonio a 
tres voces (Heritage in Three Voices), involved studying 
twenty heritage objects that are part of Horizon 3. These 
objects were interpreted through the lenses of external 
academics, representatives of cultural institutions, and 
members of the public. The pieces were selected based 
on their historical and symbolic importance, typology, 
materiality, production, and uniqueness. 

The invited academics included specialists in history, 
art history, anthropology, cultural heritage, and material 
culture. Representatives from various cultural institutions, 
both public and private, participated, coming from Santiago 
and other regions. Additionally, citizens contributed 
with their perspectives through an open call that was 
communicated via social media and the written press.

The results were surprising, as the convergence of readings 
about the same object opened up multiple and rich 
interpretations concerning history, the critical trajectory 
of each piece, and memory. This process reinforced the 
connection between the MHN and various communities, 
allowing their voices to be included in the work with the 
collections. 

Heritage in Three Voices Patrimonio a tres voces



93

Los expertos elaboraron una mirada analítica de cada 
objeto, describiendo sus contextos y significados 
vinculados a sus autores y la sociedad que los produjo; 
los representantes de las instituciones dieron nuevas 
interpretaciones, desde sus áreas de conocimiento, las 
temáticas de sus instituciones y, en ocasiones, desde los 
territorios de los que provienen. Por su parte, la ciudadanía 
mostró su experiencia individual y a veces colectiva con 
esos objetos, abriéndose así a un proceso de memoria que 
revela vínculos afectivos con lo material. 

Las siguientes páginas son fruto de este cruce de voces, 
con el cual el MHN da continuidad a un trabajo abierto que 
esperamos enriquezca los diversos saberes y experiencias, 
y acerque este patrimonio a la ciudadanía. 

The experts developed an analytical perspective on each 
object, describing the contexts and meanings associated 
with their creators and the societies that produced 
them. Representatives of the institutions offered new 
interpretations, based on their areas of expertise, the 
themes relevant to their institutions, and, in some cases, 
the territories they come from. Meanwhile, citizens shared 
their personal and sometimes collective experiences with 
these objects, initiating a memory process that reveals 
emotional connections with the material itself. 

The following pages are the result of this exchange of 
voices. Through this collaboration, the MHN aims to 
continue its ongoing work to bring this heritage closer to 
the public and to enrich its diverse body of knowledge 
and experiences.



94

Virgen de la Merced con donantes
Autoría desconocida
Ámbito virreinal andino, ca. 1760
Óleo sobre tela
80 x 61,5 cm 
Donación Fernando Márquez de la Plata, 1930
MHN 3-2301



95

Soy un descendiente de la familia López, de 
Isla de Maipo, pueblo abrasado por aguas del 
río Maipo.

Vivíamos en Santiago, pero nuestras visitas 
allá eran en vacaciones. La asistencia a la iglesia 
era asidua y yo la admiraba por sus imágenes 
del vía crucis y por la imagen de la Virgen de 
las Mercedes, que el pueblo la había investido 
como su patrona.

El 24 de septiembre de 1899, una lluvia 
torrencial cayó sobre el pueblo; tan intensa que 
el torrente del río se convirtió en caudaloso, 
horadando sus débiles defensas. 

Llegaron trabajadores a reforzar las riberas 
más comprometidas, especialmente La Puntilla, 
ubicada a 10 km del villorrio. Todos colaboraron 
en las tareas de contención de las aguas. Los 
esfuerzos fueron vanos y las aguas se salieron 
del cauce, anegando campos productivos.

Unos huasos que oraban en la iglesia 
pidiendo un milagro, discurrieron llevar 
a la Virgen al sector más comprometido. 
Montando sus pingos la llevaron en sus sillas 
por kilómetros hasta La Puntilla. Sin galopar 
para no dañarla, pero sí al trote rápido, llegó la 
Virgen antes que cedieran las defensas.

Las oraciones se imponían contra el ruido 
del torrente, los cánticos retumbaban entre los 
cerros de alrededor.

La oscuridad empezó a despejarse, 
apareciendo la luna más brillante que nunca, 
iluminando la escena. El torrente se encauzó 
con la fuerza de los rezos que crecían en 
intensidad. Volvió la normalidad, hincándose 
todos ante el milagro de la Virgen.

Desde esa fecha, cada domingo después 
del día 24 de septiembre, la Isla de Maipo 
se engalana para celebrar este añejo 
acontecimiento. Se hace una procesión por sus 
calles con la Virgen de la Merced llevada en 

hombros por los miles de fieles.

Julio Sáenz López 
Pensionado, 80 años

Como conservadora-restauradora tengo 
el defecto profesional de mirar muy de cerca 
las pinturas y fijarme particularmente en sus 
deterioros o alteraciones. Al observarla de 
cerca, se puede ver claramente la textura de la 
tela sobre la que está pintada, los hilos verticales 
y horizontales que forman la trama; se pueden 
ver abrasiones, pequeños faltantes de pintura 
que se producen por roce justamente en las 
partes altas de estos hilos. También se ven 
algunas reintegraciones cromáticas, rigatino 
cuando se hace con líneas muy finas, como 
las que se observan en algunas zonas de la 
túnica y manto de la Virgen; con puntillismo, 
como la parte superior del cielo. Todo esto nos 
habla de una obra que ha sido restaurada con 
anterioridad. 

Observo también líneas horizontales 
con cierto ritmo de distancia, como fisuras 
horizontales, y en la parte superior e inferior, 
una especie de borde de tela. Al ver esto, se me 
viene a la mente una obra de José Gil de Castro 
que restauramos hace algunos años, Virgen de 
la Merced con San Pedro Nolasco y San Ramón 
Nonato, que también tenía deformaciones 
y fisuras horizontales y conservaba en gran 
parte del borde un ribete de tela de color 
rojizo pespunteado con hilo. Se trataba de una 
pintura de enrollar cuyo objetivo era facilitar 
su traslado por parte de sus dueños; una 
pintura que tenía un carácter religioso y de 
devoción privada, más allá de su valor estético 
e histórico. Quizás esta pintura originalmente 
tenía esta función que con el tiempo se perdió 
y se transformó en un “cuadro” como lo vemos 
hoy expuesto.

Angela Benavente Covarrubias 
Directora (S) del Centro Nacional 
de Conservación y Restauración

Esta pintura donada en 1930 al MHN por 
Fernando Márquez de la Plata Echeñique, 
fue parte de su colección de muebles, trajes 
y artefactos, conservados en su casona de 
Apoquindo en la comuna de Las Condes. Carlos 
Ruiz-Tagle recuerda que en la casa había un aire 
extraño, ligado a ritos orientales; el enorme hall 
central estaba poblado de sarcófagos egipcios, 
vitrinas con piedras sacadas de excavaciones 
arqueológicas y retratos ancestrales. Es muy 
probable que esta pintura haya sido parte de 
esa serie, considerando que Márquez de la Plata 
era un estudioso del arte colonial y el origen 
de las costumbres de la sociedad chilena. 

La Virgen de la Merced con donantes fue 
un modelo ampliamente difundido durante 
el siglo XVIII y principios del XIX. Siguiendo 
la tradición iconográfica mariana, vemos 
a pequeños ángeles sosteniendo el manto, 
símbolo de misericordia y protección. Al centro 
de su hábito blanco se exhibe el escudo de 
la orden mercedaria. En la mano derecha, la 
Virgen porta un escapulario y en la izquierda 
unos grillos, atributos de su advocación y la de 
los santos fundadores de la orden, san Pedro 
Nolasco y san Ramón Nonato. Los donantes 
aparecen vestidos como criollos: él con casaca 
de seda amarilla y ella con falda corta en forma 
de tonelete. A pesar de que no se verifican 
firmas o rastros documentales en el cuadro, 
los investigadores coinciden en que se trataría 
de una pintura quiteña de la segunda mitad 
del siglo XVIII. La observación de sus detalles 
nos recuerda un período de transición, entre el 
ocaso del periodo colonial y el advenimiento 
del proceso de secularización que se instalará 
en las primeras décadas del XIX.

Constanza Acuña Fariña
Doctora en Historia del Arte.

Académica asociada, Facultad de Artes, 
Universidad de Chile



96

Poncho de diversos orígenes, sin datos 
precisos de trazabilidad; hecho con puntadas 
que unen culturas, mitos y leyendas, viajando 
por océanos y cordilleras. Implementa 
materiales encontrados en diversos entornos; 
una dualidad natural que mezcla la suavidad 
del algodón con la rigidez del metal; una 
conversación entre mundos que solo tiene 
sentido en este poncho. 

Esta pieza tiene tantos orígenes, como 
kilómetros recorridos e historias por 
contar; historias que probablemente nunca 
conozcamos, pero hace insinuaciones por 
medio de sus iconografías, ilustrando la realidad 
con la ficción, entretejiendo hechos y sueños, 
creando una división casi imperceptible entre 
lo que es y lo que se cree. 

¿Será eso una sirena? ¿o simplemente un 
algo amorfo en la lejanía? ¿Acaso es eso una 
historia contada al derecho o simplemente 
un fragmento espejado de otra versión? Solo 
sabemos lo que vemos con los ojos, un poncho.

Juliana Castellanos Ramelli
Diseñadora, 23 años

Desde que se exhibiera en la Exposición 
del Coloniaje de 1873, este magnífico textil 
ha planteado varios interrogantes. Se trata 
de un raro ejemplo de poncho propio de las 
élites coloniales andinas, una tipología cuya 
importancia está atestiguada por su uso como 
regalo diplomático, al punto que el virrey José 
de la Serna obsequió uno a José de San Martín 
durante la fallida conferencia de Punchauca. 

En contraste con su pertenencia a esa 
cultura protocolar andina, el excepcional 
aspecto de la pieza ha llevado a atribuirle 
un origen oriental. Sería posible identificarla 
como precedente de un proceso documentado 
con mayor claridad para el siglo XIX, cuando 
diversos talleres chinos produjeron objetos 
destinados al mercado sudamericano. 

Sin embargo, este poncho adquiere nuevos 
sentidos al compararlo con otro perteneciente 
al Museo de Arte de Lima (MALI). Ambos 
muestran la misma tela de algodón teñido 
con añil, y una distribución similar para la 
decoración bordada. Pero los motivos del 
ejemplar del MALI están realizados sobre todo 
con hilos pardos, probablemente elaborados 
con fibra de camélido, a lo que se suma un 
abigarramiento propio de los estilos “mestizos” 
que surgieron en los Andes a fines del siglo 
XVII. Así, se revelaría la capacidad de un 
mismo taller del área andina para alternar entre 
un estilo orientalista y otro propiamente local, 
aunque este último –proveniente del grutesco 
y permeado por elementos orientales– sea 
igual de cosmopolita. Aquello nos recuerda 
que, en contraste con la exigencia actual de 
autenticidad moldeada por los nacionalismos 
modernos, la mayor parte de los repertorios 
visuales andinos estaba conformada por 
imágenes que circulaban globalmente.

Ricardo Kusunoki Rodríguez
Curador de arte colonial y republicano, 

Museo de Arte de Lima

Esta vestimenta nos da pistas para 
comprender el intercambio entre Asia y las 
Américas en el siglo XVIII y, por tanto, es un 
recurso histórico muy valioso al que recurro en 
mis clases sobre China y su relación con Chile.  

Su materialidad permite acercarnos al 
intercambio transpacífico de las Américas. 
Nos llama a hacer inferencias sobre quién lo 
mandó a hacer, quién lo compró y usó, por 
dónde circuló y qué estaba sucediendo en 
ese momento. 

Hoy sabemos que en el siglo XIX cambió la 
relación de China con el mundo para siempre: 
que el dominio español desapareció de las 
Américas, así como también de Filipinas; que 
Chile buscó profundizar su relación diplomática 
y comercial con Asia, y que migrantes de 
distintos países de Asia, muchos de ellos 
chinos, llegaron a las Américas. 

Es muy probable que cuando este poncho 
estaba siendo confeccionado, Chile y las 
Filipinas se encontraban bajo el dominio 
español, mientras que, en China, la dinastía 
Qing se encontraba en su apogeo, con muchos 
de sus ciudadanos viviendo en Manila. 

El poncho sería entonces de origen filipino 
y habría sido encargado a artesanos chinos de 
Parián en Manila, respondiendo a un pedido 
desde Lima. El Parián de Manila, en palabras 
de Evelyn Hu-DeHart, puede ser considerado 
el primer barrio chino de las Américas. Como 
muestran antiguos derroteros, y este poncho 
nos recuerda, Filipinas y las Américas eran 
parte del mismo espacio de circulación. 

Hoy, que nuestra conexión con China es 
más intensa que nunca desde lo económico y lo 
político, y crece a nivel cultural, este poncho nos 
da un espacio para reflexionar sobre cómo fue 
el intercambio de las Américas con Asia en los 
siglos XVIII y XIX, y también sobre cómo es hoy.

 Maria Montt Strabucchi
Doctora en Estudios Culturales

Latinoamericanos. 
Profesora asociada, Pontificia Universidad 

Católica de Chile. Núcleo Milenio ICLAC



97

Poncho 
Autoría desconocida

Ámbito virreinal 
andino, siglo XVIII

Algodón tejido a telar, bordado 
con hilo de seda y metálico

180 x 136 cm 
Donación 

Carmen Quiroga, 1873
MHN 3-32686 02



98

Almofrej
Autoría desconocida
Chile, siglo XVIII
Cuero curtido y repujado
199 x 141 cm 
Donación Enrique Matta, ca. 1911-1915
MHN 3-2981003



99

Una preocupación del presente y del pasado 
ha estado en cómo se puede lograr el sueño 
y descanso reponedor si uno se encuentra al 
aire libre, sin cama, en medio de una travesía, 
viajando de un punto a otro, compartiendo 
con gente desconocida, en la incertidumbre 
sobre el lugar en el que sorprenda la noche 
o cuando la necesidad de descansar se vuelve 
urgente. En la actualidad tenemos sacos de 
dormir, resistentes al agua, al viento, a bajas 
temperaturas de -20 ºC, coloridos, cálidos, de 
poliéster, nylon, del tamaño de un adulto o de 
una niña o niño, de cobertura completa como 
una momia o que deja la cabeza afuera. El 
antecesor de esta tecnología sofisticada podría 
ser el almofrej. Tal vez fue una solución de 
viaje que convivió sin conflicto con la esterilla 
de totora o junquillo, con la manta de llama o 
alpaca, o con la frazada de lana de oveja que 
equipó carretas, diligencias y galeras. Como 
nunca se sabe los muchos e insospechados 
usos que la gente le puede dar a las cosas, 
el almofrej pudo usarse como base para un 
colchón relleno, como saco de dormir, como 
bolsa para guardar cosas, como un escondite 
para niños y mascotas, etc. 

Mi primera vez en un saco de dormir fue 
en una pijamada con mis amigas de cuarto 
básico, tenía once años y pasé frío y miedo 
de dormir por primera vez fuera de mi casa. 
En esa ocasión me habría gustado dormir en 
un almofrej. Me habría sentido más segura 
y divertida, metida en un objeto antiguo 
que se usó en el siglo XVIII, que podría 
ir a ver con mis amiguitas al museo para 
sorprendernos y reírnos.

Javiera Carmona Jiménez
Periodista, 51 años

Funda en que se transportaban las camas 
en tiempos de la Colonia. El material es cuero 
curtido y adobado, forrada por dentro. En la 
parte central presenta una abertura en forma 
de “I” con amarras de cuero.

Son pocos los relatos que mencionan el 
almofrej, objeto que nos lleva a la España 
musulmana, traído por los conquistadores 
a América a fines del siglo XV, y cuyo uso, 
tanto por la sociedad hispanocriolla como 
mapuche, se extendió hasta bien entrado el 
siglo XIX en Chile. 

Una descripción fue realizada por Edmond 
Reuel Smith, miembro de la expedición 
astronómica naval de Estados Unidos en 
Chile (1849-1852), quien recorrió la Araucanía 
y dio cuenta de las difíciles condiciones que 
experimentaban los viajantes, especialmente 
en las incómodas posadas. Otra referencia se 
halla en la Historia de la civilización de la 
Araucanía, de Tomás Guevara, quien señaló 
que el objeto fue utilizado por el gizol logko 
Magiñ Wenu en sus travesías, el que “sentábase 
en el extendido almofrej que guardaba su 
cama, silencioso y pensativo”.

El almofrej brindó autosuficiencia al 
permitir al viajero cargar la cama en carreta 
o a lomo de animal, y con ello asegurar el 
descanso al final de cada jornada, ya sea al 
aire libre o bajo las precarias condiciones 
higiénicas de las posadas. 

Era también un símbolo de estatus del 
viajero. No todos cargaban con un objeto 
incómodo para transportar como la cama, por 
lo que su acarreo implicaba desembolsar un 
dinero extra. 

La materialidad del almofrej aseguraba 
la protección de la cama-objeto frente a las 
condiciones de viaje y climáticas, especialmente 
la lluvia. Así, puede ser considerado un símbolo 
de adaptación material, autosuficiencia y 
estatus social.

Gonzalo Olmedo Espinoza
Investigador del Museo O'Higginiano 

y de Bellas Artes de Talca

El almofrej o almofrez era una cama 
portátil. Esta es de cuero y tiene un trabajo 
cuidadoso de repujado. ¿A quién pudo servir? 
Dos huellas documentales nos permiten 
responder, tentativamente, a esa pregunta. 
La primera de comienzos del siglo XVII, la 
encontramos en el relato que escribió Diego 
de Ocaña, un fraile español de la Orden de 
San Jerónimo que viajó por los territorios 
americanos difundiendo la devoción a la 
Virgen de Guadalupe. Ocaña viajaba “con un 
almofrez y ropa de la cama”, que le llevaban 
los indígenas que tuvieron que servirle durante 
el viaje. La segunda es de comienzos del siglo 
XVIII, y refiere a los bienes que un vecino 
de la ciudad de Santiago, José de Solís, llevó 
consigo a la cárcel de la Inquisición de Lima 
cuando fue apresado, acusado de integrar una 
“secta infernal”: “un colchón de cotense, viejo; 
una sábana de ruan; una sobrecama blanca; 
una colcha de Chiloé, de colores; un poncho 
musgo […]; tres varas de bayeta de la tierra 
verde; y un almofrej viejo”. 

En estos textos queda contenida una idea 
central: para la cultura hispana del periodo, 
la cama era un signo de “buena policía”, de 
esa supuesta superioridad civilizatoria sobre 
la cual se fundaban las relaciones coloniales 
en América. Tener cama y poder desplazarse 
con una cama, ya fuera de ciudad en ciudad 
o incluso a la cárcel, como en el caso de 
Solís, era una marca de la posición en una 
jerarquía social que se buscaba y defendía 
como parte del entramado que articulaba las 
relaciones entre las personas. Sin duda, muy 
tempranamente, la cama −y posiblemente 
la cama portátil−, se integró también a los 
bienes que exhibían el estatus de indígenas y 
afrodescendientes más adinerados.

Alejandra Vega Palma
Doctora en Historia.

Académica, Centro de Estudios Culturales 
Latinoamericanos, Facultad de Filosofía y 

Humanidades, Universidad de Chile



100

Bolsa hermosa, bolsa antigua, bolsa huella, 
bolsa alforja.

Imagino un sonido antiguo que se extingue 
y se me escapa. Imagino el eco de un viaje 
interminable que rompió el tiempo. Imagino el 
sonido de unos pies, el sonido de la tierra y el 
pie que se apoya, el sonido del viento y el pie 
que se levanta.

¿Cómo escuchar las hebras que te cruzan?
¿El negro, el amarillo, el morado?
Bolsa extensa, bolsa cuerpo, bolsa 

resistencia.
¿Qué cargas hoy?
¿Quién te tejió?
¿Quién te llevó?
¿Quién te cuidó?
Te veo desde la pantalla del computador y 

te veo como una lengua hacia fuera, o como 
un muro que marca el desconocimiento, te veo 
como otras bolsas de las ferias artesanales, 
pero no, me equivoco, porque cruzaste los 
siglos y hoy te apareces como un fantasma.

Bolsa eterna, bolsa atemporal, bolsa testigo.
La bolsa como primer objeto cultural que 

sirvió para que las sociedades recolectoras 
cargaran las guaguas, luego la comida. Y así 
la primera tecnología fue creada por quienes 
querían moverse, trasladarse, hacer la vida 
cargando lo importante. Con las manos libres. 
Manos sueltas. Manos atentas.

La bolsa permanece.
Miro y solo veo bolsas: para el supermercado, 

para las llaves, para el teléfono, para los 
cuadernos, para otras bolsas, para la basura, 
para la muerte, para lo hermoso, para el fin.

Bolsa común, bolsa absoluta, bolsa
memoria.

Acompáñame a cargar lo desconocido y 
viajar por el tiempo.

Camila Milenka
Artista e investigadora en Artes, 31 años

En el contexto andino, las alforjas toman 
su forma, y algunos de sus usos, de sus 
referentes europeos, mientras que la técnica de 
confección, así como su iconografía, las vincula 
con los costales y talegas, propios del uso 
tradicional para almacenamiento y transporte.

En su ontología textil, Denise Arnold 
ubica a las alforjas dentro de los aperos, es 
decir, los instrumentos e implementos para 
el trabajo agrícola y los accesorios asociados 
a los animales de carga y de rebaño. Se trata 
de un tipo específico de apero de tela, dentro 
del grupo de los aparejos (utilizados para el 
empalme o para la carga de los animales de 
transporte, especialmente burros y mulas). 

Las alforjas andinas están tejidas en la 
técnica de peinecillo (faz de urdimbre), y se 
componen de dos partes unidas por una pieza 
central completa, o dos bandas laterales, que 
se ubican sobre el lomo del animal, quedando 
las bolsas colgando, una a cada lado. 

Estas piezas, además de emplearse en el 
transporte con animales, son utilizadas para 
la carga personal, sobre uno de los hombros. 
Los médicos kallawaya, conocidos por su 
arte curativo desde época prehispánica, 
acostumbran a llevar sus hierbas e instrumental 
medicinal de este modo.

Podemos decir que las alforjas están ligadas 
a la práctica de recorrer el territorio a pie. 
También, en la cosmovisión andina, el caminar 
se asocia con la vida misma, pues el ciclo vital 
es representado como un camino. ¿Quizás 
exista alguna relación entre estos simbolismos, 
y las pequeñas plumas de color amarillo que 
se preservan al interior de esta hermosa pieza?

Julieta Elizaga Coulombié
Investigadora Subdirección 

de Investigación, Servicio Nacional 
del Patrimonio Cultural

Estamos ante una alforja tejida a telar en fibra 
de camélido, utilizada para transportar carga 
sobre el lomo de un animal, probablemente 
sobre el de una llama. Tiene la forma de un 
largo rectángulo, cuyos extremos doblados 
forman bolsillos. Estos bolsillos cubren los 
flancos del animal, mientras que el espacio 
entre ellos descansa sobre su lomo. Para los 
tejidos prehispánicos del área Centro-Sur 
andina se registran cinco técnicas estructurales, 
siendo una de ellas la "faz de urdimbre", donde 
los hilos de la trama se ocultan debido a la 
mayor densidad de urdimbres. De esta manera, 
los motivos, cuando los hay, se crean a través 
de la urdimbre. Aunque se desconoce la 
procedencia y datación exactas de esta pieza, 
se la reconoce como un textil etnográfico que 
conserva esta antigua técnica. 

Como se aprecia en la imagen, el color de 
fondo de la alforja es beige, los bordes se indican 
con un trenzado, y sus dos bolsillos presentan 
cinco franjas gruesas flanqueadas por franjas 
delgadas. Estas últimas están decoradas con 
un k’utu, mientras que las gruesas muestran 
inscritos tres motivos jaspeados: una voluta en 
S, un diseño de rombos y aspas, y dos bandas 
horizontales. La franja gruesa central divide el 
textil en dos partes idénticas y es destacada 
con colores −rosa y morado− que no se repiten 
en las franjas restantes. De manera reveladora, 
varios de estos elementos confirman la 
pertenencia de la alforja a una tradición 
cultural de largo aliento: la combinación de 
franjas gruesas y delgadas, el uso del k’utu, la 
voluta en S, y la presencia de un eje de simetría 
están presentes en diversas tradiciones textiles 
del mundo andino precolombino.
 

Muriel Paulinyi Horta
Doctora en Estudios Latinoamericanos



101

Alforja 
Autoría desconocida

Norte Árido, siglos XIX-XX
Fibra de camélido tejida a telar

104 x 46 cm
Donación Aureliano Oyarzún, 1928

MHN 3-32944 04



102

Flauta
Autoría desconocida
La Ligua, ca. 1916
Madera tallada y pulida
42 x 8 x 3,5 cm
Adquisición, 1917
MHN 3-3865905



103

La noble madera transformada por las manos, 
busca la forma y el sentido para seguir presente 
con los sonidos: quizás del bosque, de las aves, 
de los vientos, del mar, de los cantos, esos 
sonidos que por cada orificio vuelven a salir 
una y otra vez.
La flauta y los cuerpos coordinados en sus 
movimientos, se mueven rítmicamente creando 
y haciendo nacer en un soplido, o quizás 
dos o tres, melodías que invocan, reúnen o 
congregan. La música ha acompañado al ser 
humano para que sus oídos aprecien y disfruten 
de lo armonioso del sonido de tan sencillo pero 
equilibrado instrumento musical.

Juan José Flores Cárcamo
Profesor, 64 años

Esta flauta de la colección del MHN es muy 
similar a la que utilizamos nosotros en el Baile 
Chino Niño Dios de Llay Llay. Al igual que la 
nuestra, pienso que es de madera de nogal; eso 
se nota por las vetas que tiene la madera. 

No todas las flautas son iguales, por ejemplo, 
en los bailes del Norte, se hacen de caña de 
bambú y son tipo “pito”. Si bien en la Zona 
Central también hay algunas de bambú, la 
original es de madera. Incluso en el mismo 
baile, las flautas tienen distintos tamaños; la que 
va más adelante, la “puntera”, es la más grande, 
y puede medir entre 65 y 75 cm de largo, hasta 
llegar a la chica, la “colista”, que mide de 10 a 15 
cm y en general la utilizan los niños. 

Tocar la flauta no es “llegar y soplar”. 
Primero, hay que echarle agua y dejarla un rato 
para que el palo se moje adentro. Y ahí empezar 
a soplar para “buscar” el sonido hasta dar con 
él. La flauta necesita de cuidados mientras no 
se toca; hay que dejarla con agua cada cierto 
tiempo para así evitar que se parta la madera. 

Tocar la flauta requiere de un gran esfuerzo, 
porque el chino mientras la hace sonar está 
danzando. Las procesiones pueden durar mucho 
tiempo, hasta medio día, y muchas veces se 
hacen bajo el sol, pero, aun así, uno no se siente 
cansado. Yo creo que los mismos santos le dan 
la fuerza a uno para seguir. 

Manuel Arancibia Gatica
Alférez del Baile Chino Niño Dios 

de Llay Llay 

Esta flauta, según dice la ficha del Museo, 
fue adquirida en La Ligua en 1917 a un baile 
chino de “la Santa Cruz”. Aunque este baile 
ya no existe, es igual a las flautas que 
actualmente son tocadas por los bailes de 
La Ligua y Valle Hermoso, y da cuenta de 
la continuidad de esta tradición. El nombre 
correcto es flauta de chino y es usada por 
campesinos, pescadores y mineros de Chile 
Central y Norte Chico de Chile en rituales 
llamados Fiestas de chinos (nada que ver 
con los chinos de China). Su sonido es 
potente y vibrado. No hace melodías como 
las flautas dulces y traversas, hace un acorde 
“disonante” para los oídos de la gente de 
ciudad y se toca colectivamente, danzando, 
chineando, agachándose y levantándose, y 
haciendo figuras con los pies mientras se 
recorren pueblos, playas, cerros. Para que 
suene bien hay que soplar muy fuerte, es un 
sonido que, inserto en la ritualidad católica, 
es absolutamente americano, con una 
estética propia del continente sudamericano. 
Las flautas de piedra encontradas en Chile 
Central, que suenan igual a las actuales, 
atestiguan su origen prehispánico. Su sonido 
es resistencia cultural.

Si tomas una flauta de chino y la soplas, 
no dará ningún sonido, o sonará apenas. Un 
investigador inexperto dirá “esta flauta está 
mala, debe estar rota por dentro, no suena”. 
Pero la flauta está viva, y como nosotros, 
necesita tomar agua. Le pones agua en su 
interior, la dejas unos diez minutos y botas el 
agua. La soplas y emerge el sonido potente y 
luminoso, lleno, fértil, el rajío, el runruneo de 
las flautas. 

Claudio Mercado Muñoz
Licenciado en Arqueología, Magister (c) 

en Musicología.
 Jefe Área de Patrimonio Inmaterial, 

Museo Chileno de Arte Precolombino 



104

En lo alto, como si quisiera acercarse al 
cielo, encontramos a la campana. Supo forjarse 
en el calor de una fragua y en sus moldes los 
metales se nutrieron de sonidos, esperando el 
tañido que se propaga como eco acompañado 
de ese movimiento que se asemeja a un 
columpio donde se mecen niños y niñas.

Pacientemente espera que, tras las pisadas 
en los escalones, suba su fiel amigo que la saca 
de su aletargado sueño y con toda su fuerza 
vibra desde la torre campanil; llama en su voz 
metálica, da señales y habla en su repique. Cada 
toque indica algo, eso lo saben los lugareños: 
convocando a misa del alba, saludando a medio 
día, con júbilo en un matrimonio, acelerada en 
un incendio o lastimera en la triste partida de 
un parroquiano.  

Quedan todavía campanas en las escuelas, 
convocando a los estudiantes a las aulas, 
alegrando recreos o señalando el término 
de una jornada. Cientos de generaciones 
escucharon su talán talán, que debe traer más 
de algún recuerdo a la memoria.

De una u otra forma se echan al vuelo, así 
en una rutina de días, meses y años, siglos 
quizás, va envejeciendo solitaria y sus energías 
se van gastando; solo basta un toque para que 
el sonido vuelva a indicarnos que la campana 
tiene vida.

Juan José Flores Cárcamo
Profesor, 64 años

Imaginemos, por un momento, que podemos 
escuchar el transcurrir de un día del siglo XVIII 
en nuestro país. Pocos minutos pasarían antes 
de oír en el lugar que nos encontrásemos −una 
ciudad, villa, pueblo, o hacienda−, el sonido 
de una o varias campanas imponiendo su 
ritmo sobre el paso del tiempo, y ordenando 
las actividades del día. Las campanas enviaban 
con cada uno de sus sonidos −y también con 
sus silencios− mensajes que las comunidades 
descifraban sin dificultad. Pertenecientes a unas 
y otras instituciones religiosas como iglesias, 
parroquias y conventos, se superponían, y 
debieron dictarse normativas para ordenar esos 
sonidos. El tañer de las campanas fue, sin duda, 
una de las prácticas que mayor continuidad 
tuvo en los paisajes sonoros de los tiempos 
coloniales. Objetos como esta campana de 
hierro son testigos casi inmutables del devenir 
de los siglos, cuyos avatares no modificaron, 
en esencia, sus rasgos fundamentales, ya que 
los avances tecnológicos no han implicado 
mayores cambios en su materialidad. Ninguna 
campana era exactamente igual que otra, y 
ello les otorgaba un sello distintivo: solían ser 
bendecidas y se les daba un nombre. Eran, en 
suma, percibidas como un artefacto sonoro 
fundamental por parte de las instituciones 
religiosas, y constituyen un tipo de patrimonio 
vibrante y tangible: sus ecos resuenan hasta 
hoy cuando nos detenemos a escuchar nuestro 
entorno y prestamos oídos a sus sones −aunque 
ya no entendamos bien su idioma−.

Laura Fahrenkrog Cianelli
Centro de Estudios del Patrimonio, 

Universidad Adolfo Ibáñez

La campana que fue exhibida en la sala “La 
Iglesia y el Estado” del Museo Histórico Nacional 
está clasificada en el ámbito de herramientas. 
Fundida y soldada en cobre, mide 85 cm de alto 
y 78 cm de diámetro; sería interesante saber 
su peso. El objeto cuenta con dos orificios 
para colgarla y contiene escritos soldados en 
la panza, además de guardas transversales 
como decoración, lo que le asigna dignidad 
y decoro. La campana es un instrumento de 
percusión con forma de copa invertida y su 
función principal es la de anunciar, a través 
del sonido, acontecimientos importantes, en un 
momento en que la ciudad colonial no contaba 
con la difusión actual de relojes de pulsera. Las 
campanas se ubicaban en las altas torres de 
las iglesias coloniales que proliferaban en la 
ciudad, representando a las distintas órdenes 
religiosas. A cuadras de distancia de la Catedral 
se ubicaban las iglesias de los dominicos, 
mercedarios, agustinos, francisanos, jesuitas 
y de los conventos femeninos, estableciendo 
zonas de influencia. Estos templos actuaban 
como hitos estratégicos, sus altas torres 
delineaban el horizonte constituyéndose en 
los rascacielos de la época o en el caso de 
archipiélagos como Chiloé, actuaban como 
faros que orientaban al navegante. El tiempo 
que marcaban las campanas definía, dividía y 
determinaba el día, indicando acontecimientos 
importantes, eventos religiosos y emergencias 
civiles, y actuando al mismo tiempo como 
dispositivos de control de la población.
.

Elvira Pérez Villalón
Doctora en Arquitectura 

y Estudios Urbanos.
Profesora asociada, Escuela de Arquitectura, 

Pontificia Universidad Católica de Chile



105

Campana
Autoría desconocida

Chile, siglos XVII-XVIII
Cobre fundido y soldado

78 cm de diámetro
Adquisición, 1926

MHN 3-1319 06



106

Modo de hacer las matanzas en Chile 
Diego de Villanueva, dibujante (1713-1774); Juan Peña, grabador (1729-1774) 
España, 1748
Grabado sobre papel
27 x 38 cm
Donación Compañía Sudamericana de Vapores, 1988
MHN 3-258907



107

Casi junto con la llegada de Pedro de 
Valdivia, comenzó a traerse ganado bovino 
desde Perú, donde ya se habían introducido 
animales de origen europeo. El ingreso de 
los vacunos era parte de los esfuerzos por 
desarrollar una economía agrícola y ganadera 
en la Colonia, que requería animales para 
producir leche, carne y cueros, y además servir 
como animales de tiro.

Este ganado importado se adaptó bien a las 
condiciones geográficas, particularmente en la 
Zona Central. Las características orográficas de 
Chile entre el río Copiapó y el río Maule, con 
valles centrales y dos cordilleras, generaron 
modos de crianza de los animales de acuerdo 
a las estaciones del año.  

El ganado bovino se manejaba mediante 
las invernadas y veranadas que correspondía 
a llevarlos a pastar durante una temporada, 
recuperándolos posteriormente mediante un 
amplio rodeo y bajándolos, ya gordos, al valle.

Toda la actividad agrícola la realizaba el 
hombre de campo montado a caballo. El caballo 
chileno, corralero, adquiere su morfología 
precisamente de su necesidad de adaptación a 
una vida en áreas montañosas.

Después de rodear los animales, se 
realizaban al menos dos actividades. Se 
marcaban en el lomo a los novillos nuevos con 
un fierro con las iniciales del propietario y se 
hacían unas fiestas de varios días en las que, 
de a dos huasos, en sendos caballos corrían 
tratando de detener un novillo contra unas 
quinchas, dando origen al deporte del rodeo.

Max Núñez Danus
Arquitecto, 82 años

En este grabado podemos dar una mirada 
al Chile del siglo XVIII; en él se representan 
las observaciones de dos marineros españoles 
en su paso por aquí. Su mirada está orientada 
por sus intereses y los de la Corona a la 
que servían, pero igualmente nos permite 
acercarnos a la realidad de ese tiempo. Vemos 
en él que hay un acento en los recursos de 
los que disponía Chile, pues muestra la costa 
y su fauna, retratando al lobo marino y al 
pájaro niño (pingüino), así como las “minas 
de conchas” de donde se extraía la materia 
prima para la elaboración de la cal. También 
en el centro de la lámina se ve un caballo, que 
parece desconectado de las distintas escenas, 
pero que al conocer el relato de estos viajeros 
cobra sentido, ya que en él hablan de los 
caballos en Chile y cómo estos se adaptaron 
a nuestra geografía y trabajo. Trabajo que se 
muestra en la escena del fondo, ilustrando una 
faena de matanza, en la que se presenta la 
figura del “guaso”. Asimismo, en primer plano 
vemos a los españoles en el traje de Chile, con 
sombrero de ala ancha y poncho, prenda a 
la que también dedican muchas líneas y que 
les sorprende por su uso tan transversal; era 
llevado por ricos y pobres, así como por su 
permanente uso, ya que solo se lo quitaban 
para dormir. Sin duda, este traje de Chile, el 
poncho, es la prenda que más ha trascendido 
en el tiempo y aún hoy los que heredamos el 
poncho de nuestro abuelo, lo vestimos con 
orgullo, como parte de nuestra identidad.  

Francisco Mora Córdova
Encargado de Colecciones,

Museo Regional de Rancagua

En este grabado, apreciamos una 
representación del paisaje de la Zona Central 
de Chile, de su flora y fauna, de las personas 
que lo habitan, y de algunas actividades 
económicas importantes de mediados del 
siglo XVIII. Desde un punto de vista histórico, 
creo que refleja una época en la cual la 
Monarquía española pone todo su empeño en 
reactivar la economía americana y mediante 
un conocimiento más acabado del territorio, 
busca potenciar el desarrollo del comercio y 
las actividades productivas de cada localidad. 

El énfasis puesto en describir los procesos 
agropecuarios, como las matanzas de ganado 
vacuno y la extracción de conchas, revela este 
afán descriptivo. Al mismo tiempo, observamos 
un ánimo costumbrista en el detalle de 
caracterizar cómo se realizan estos procesos, 
y en plasmar la vestimenta de los habitantes 
locales, en este caso españoles. Otro aspecto 
a resaltar es la importancia de la vida en el 
campo, el mundo rural, pues sabemos que la 
hacienda es determinante no solo como unidad 
productiva y económica en el periodo colonial, 
sino también porque refleja la estratificación 
social y moldea las formas de socialización 
en esos años. Por último, me parece ver un 
interés que puede ser científico o de curiosidad 
respecto de la fauna marina, que da cuenta de 
la extrañeza y admiración que sigue generando 
el territorio americano en los ojos europeos.

Elvira López Taverne
Doctora en Historia. 

Profesora asistente, Instituto de Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile



108

El retrato de Catalina de Erauso, expuesto 
en el Museo Histórico Nacional de Chile, es 
una pintura al óleo sobre tela. Aunque el 
creador es desconocido, la obra ofrece una 
visión profunda de esta figura histórica del 
siglo XVII. Catalina, conocida como la Monja 
Alférez, desafió las rígidas normas de género de 
su tiempo al adoptar una identidad masculina 
y embarcarse en aventuras militares. En un 
periodo donde las mujeres eran relegadas al 
ámbito doméstico y religioso, su decisión de 
vestirse de hombre y luchar en batallas no 
solo rompió con las convenciones sociales, 
sino que también cuestionó las expectativas 
impuestas a las mujeres.

El retrato, con su firme presencia y 
uniforme militar, simboliza la lucha por 
la autodeterminación y el rechazo a las 
limitaciones tradicionales de género. En una 
era donde las mujeres debían ser sumisas y 
reservadas, Catalina se erige como un símbolo 
de resistencia y valentía, mostrando que el 
coraje y la ambición no estaban restringidos 
por el sexo. Su vida y su imagen, capturadas 
en este retrato, siguen inspirando reflexiones 
sobre el rol de las mujeres en la historia y el 
poder de desafiar las normas establecidas.

Patricio Soto Toro
Gestor cultural y curador, 44 años

Todo en este personaje es incierto: algo de 
verdad y de mentira, de valor y de cinismo, 
de muerte y de perdón. El travestismo del 
que hizo gala (por sobrevivencia, sarcasmo 
o ideal de vida) le permitió convertirse en 
una leyenda femenina/masculina de quien se 
dicen tantas cosas.

La imagen de Catalina es dura; es la imagen 
de quien ha dado batalla y ha salido airosa (o 
airoso); es la imagen del avasallador o tirano 
que sabe –de alguna manera, así como saben 
los poderosos– que saldrá invicto y perdonado. 
Nada en el cuadro da luces de su vida femenina, 
su rictus es imperturbable y su mirada directa. 
¿Fue su propia intención o la de su retratista?

Esta pintura podría ser la metáfora de esa 
historia única que nos fue enseñada desde 
pequeñas, donde la mujer parecía no existir; 
esa historia sesgada e incompleta donde el 
héroe era varón; el soldado era varón; el Estado 
era varón. En la disputa por la visibilidad, lo 
que emerge de Catalina en este cuadro es el 
lado masculino que se impone y trasciende.

¿Cuánto de este retrato es cierto? Se llama 
Monja Alférez, pero el retrato es de un soldado 
¿De quién es la decisión de destacar el uniforme 
por sobre el hábito? ¿O será que se impone el 
Ejército por sobre la Iglesia? No lo sabemos.

Pero para quienes buscan reescribir la 
historia en el ánimo de equilibrar las narrativas, 
encontrarán, en la profundidad de los ojos o 
en la oscuridad del fondo, aquello que queda 
de lo que Catalina quizás quiso preservar: el 

misterio y la controversia.

Irene de la Jara Morales 
Encargada de Educación, 

Subdirección Nacional de Museos

“Era mi inclinación andar y ver el mundo”. 
Esas fueron las palabras que doña Catalina de 
Erauso, más conocida como la “Monja Alférez”, 
usó para justificar su decisión de partir a Chile 
desde Lima, en las tropas del maestre de campo 
don Diego Bravo de Sarabia. Catalina vestía 
como hombre, a la usanza española, y, según 
quienes la conocieron, tenía el aspecto de un 
soldado que llevaba la espada “tan bravamente 
como la vida”. En el retrato de fines del siglo 
XIX se la representa altiva y desafiante, con 
la mirada fija en el espectador, distante de 
la actitud sumisa y recatada aconsejada a las 
mujeres de su tiempo. 

Catalina habría nacido entre 1585 y 1592 
en San Sebastián, en el País Vasco, al norte 
de España. A los cuatro años la ingresaron al 
convento, como sucedía con muchas niñas de 
la época. Estando a punto de profesar como 
monja, y con 15 años, huyó con tan solo unas 
monedas, tijeras, hilo y agujas, con los que 
se fabricó prendas de hombre. Sin conocer 
nada más que la vida monacal y bajo distintas 
identidades y nombres masculinos, recorrió 
España, Italia y los más diversos rincones de 
América, batiéndose a duelo −incluso con su 
hermano−, cayendo en prisión y combatiendo 
con fiereza a los mapuche, por lo que recibió el 
grado de alférez. Luego de su regreso a España, 
habría tenido una audiencia con el rey Felipe 
IV y con el papa Urbano VIII, quien la habría 
autorizado a seguir vistiendo como hombre 
con la condición de mantenerse virgen “y no 
ofender al prójimo”. Según se relata, habría 
regresado a América, muriendo en Veracruz, 
cerca de los 60 años.

Verónica Undurraga Schüler 
Doctora en Historia. 

Profesora asociada, Instituto de Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile



109

Retrato de Catalina de Erauso (La monja Alférez) 
Copia del original de Francisco Pacheco 

Guzmán
España, 1871

Óleo sobre tela
71 x 60,5 cm
MHN 3-882 08



110

Frena y cabezada mapuche
Pueblo Mapuche, siglo XVIII
Plata y hierro forjado
60 x 18 x 18 cm (en modalidad de uso)
Donación Joaquín Figueroa Larraín, 1926
MHN 3-2985609



111

El freno y la cabezada mapuche son 
objetos que reflejan un aspecto significativo 
de la cultura ecuestre de este pueblo. Estos 
objetos, en sus inicios, cumplieron una función 
práctica, pues fueron utilizados para ejercer 
control sobre los caballos. Pero al observarlos 
detenidamente, es crucial plantear la siguiente 
pregunta: ¿existían los caballos en el territorio 
chileno antes de la llegada de los españoles? La 
respuesta a esta interrogante es no. Los caballos 
fueron introducidos al territorio durante la 
colonización, y fue así como los pueblos 
originarios otorgaron al caballo un poder de 
guerra, siendo estos utilizados principalmente 
por los líderes mapuche, quienes elaboraron 
objetos para el control de estos animales. 
Así, la frena y cabezada mapuche señalan un 
proceso clave de adaptación y apropiación de 
una cultura, representando la adopción de 
tecnologías y estrategias españolas que, con 
el paso del tiempo, fueron reinterpretadas 
y transformadas por los propios pueblos 
originarios, adaptando estas piezas europeas 
a sus propias versiones y dotándolas de un 
nuevo significado para su cultura. Por lo tanto, 
el freno y la cabezada mapuche son la viva 
representación de interacción cultural, ingenio 
mapuche, e incluso señal de prestigio social 
dentro de su comunidad.

Catalina Muñoz Garrido
Licenciada en Historia, 23 años

Esta pieza de plata constituye una 
evidencia del dominio ecuestre y prestigio del 
jinete mapuche del siglo XVIII, y denota la 
importancia de la cabalgadura para la nación 
mapuche, expresada entre otros aspectos, en la 
compleja ornamentación que lucían. 

El ajuar para el caballo se basaba en 
diversos objetos de plata y en los textiles del 
apero. Estos artefactos denotaban el poder de 
la sociedad mapuche al transitar con grandes 
cantidades de ganado por enormes distancias 
para vincularse entre linajes y también con 
otras sociedades. Además, la pieza demuestra 
el alto dominio técnico de los rütrafe o 
plateros, quienes elaboraban el ajuar completo 
del hombre y de la mujer mapuche.  

La organización de la sociedad mapuche 
del siglo XVIII se complejiza, desarrollando un 
proceso de transformación sociopolítica con 
bonanza económica que en gran parte se debe 
a la comercialización de los textiles elaborados 
por sus mujeres. Entonces la sociedad mapuche 
logra dominar y mantener la autonomía de un 
gran territorio denominado Wallmapu, que 
posteriormente al perder la guerra, formará 
parte de Chile y Argentina. 

Los mapuche de aquella época alcanzaron 
altos niveles de intercambio, producción y 
comercialización de textiles que provocaron el 
ingreso al territorio mapuche de gran cantidad 
de ganado y de monedas de plata que por 
medio de los rütrafe se transformaron en estas 
simbólicas y bellas piezas. 

Susana Chacana Hidalgo
Coordinadora de Educación y Extensión, 

Museo Regional de la Araucanía

Entre el 25 y 29 de enero de 1851, líderes 
mapuche se reunieron en el río Malleco a 
parlamentar. La decisión del Estado chileno 
de extenderse sobre las tierras mapuche los 
determinó a juntarse para reflexionar sobre su 
futuro como pueblo. El encuentro estuvo lejos 
del consenso, las diferencias de estrategias ante 
la derrota de los hispanos y por ende, de los 
acuerdos dictados en torno a los parlamentos, 
generaron profundas discusiones. Al concluir 
la reunión, Pedro Kolüpi, uno de los líderes 
más importantes, tomó su cuchilla y dio muerte 
al caballo de Kewputru, vinculado al líder 
wenteche Mañilwenu. El odio entre ambos 
clanes reflotó y quebró la paz. 

El caballo no era solo un animal. Para los 
mapuche se transformó en un elemento vital 
de su sociedad; primero en la agricultura, al 
transformarse en un elemento fundamental 
para las siembras, pero también como medio 
de movilidad que permitió mayor velocidad, 
comunicación, extender las redes de parentesco, 
y por supuesto por el rol clave en la guerra.

¿Cómo no vestir a tan importante animal 
con una frena, espuelas o cabezada de 
plata? El brillo de este metal, que representa 
la luminosidad de la luna, se transforma 
en un elemento de protección de la energía 
femenina y por ende en su representación, en 
la búsqueda de equilibro de una sociedad que 
llegó a su apogeo a lo largo del siglo XVIII, 
pero que fue forzada a involucionar como 
resultado de la Ocupación de la Araucanía y la 
creación de prejuicios instalados por las élites. 
Tal vez, estos elementos expuestos sobre el 
caballo y la platería contribuyan a remirar lo 
que alcanzó a crear el pueblo Mapuche en sus 
vínculos con los elementos que construyen su 
sociedad hasta hoy.

Fernando Pairican Padilla
Doctor en Historia.

Académico, Escuela Antropología, Pontificia 
Universidad Católica de Chile



112

Registro histórico de la Isla legendaria, 
hogar mitológico, puerto de corsarios, fuerte 
de batallas, archipiélago de misterios, tierra 
mágica de aguas oscuras y cielo estrellado con 
sangre de la tierra, último bastión de la Corona. 
Tierra fértil atemporal con vista al inmenso 
pacífico y guardián del continente. En sus 
aguas, vientos y tierra aún se puede escuchar 
la eterna batalla de Tren Tren y Kay Kay. 

Paulo Maturana-Rencoret
Escritor y Artista Visual, 31 años

El mapa Isle de Chiloé et environs formó parte 
de Le Petit Atlas Maritime, una recopilación 
de cartas y planos de las cuatro partes del 
mundo en cinco tomos, elaborada en 1764 por 
el cartógrafo francés Jacques Nicolas Bellin, 
ingeniero de la marina francesa.

La publicación se basó en mapas previos 
e incluyó datos como el interior de los países, 
entradas de ríos navegables, radas y puertos; 
información de interés para los oficiales a cargo 
de las expediciones y quienes las ordenaban.

La lámina número 66 del volumen 2 
(L’Amérique Meridionale et ses détail) se ubica 
después de la carta de navegación del Mar del 
Sur, mientras que la lámina 67 muestra la Rade 
du Chiloé et Port du Chacao, puerto principal 
de Chiloé en aquel entonces, por lo que el 
orden de las láminas indicaría el orden de la 
ruta de navegación de la época.

Aunque tiene múltiples errores de 
toponimia y planimetría, la inclusión de 
Chiloé en un atlas del mundo refleja la 
importancia que tuvo como primer puerto 
habitado y con presencia europea después 
del cruce desde el Atlántico a través del 
estrecho de Magallanes o de Lemaire.

Por otro lado, la carta muestra desde 
Carelmapu-Calbuco hasta la isla Guayteca, e 
incluye también Chiloé continental, territorio 
que el Museo Regional de Ancud considera 
como “Chiloé histórico”, aunque en términos 
administrativos el territorio adscrito a Chiloé 
ha cambiado con el tiempo y tuvo su mayor 
extensión durante la Colonia temprana.

Llama también la atención que se 
individualice parte del territorio costero del 
interior de la Isla Grande como Los Payos, zona 
donde el pueblo Chono se habría articulado 
con el Huilliche generando elementos que 
caracterizan a Chiloé hasta nuestros días.

Marijke van Meurs Valderrama
Directora Museo Regional de Ancud

Es una obra de Jacques Nicolas Bellin 
(1703-1772), cartógrafo francés que produjo 
numerosas cartas hidrográficas. Bellin llegó a 
ser cartógrafo jefe de la Oficina Hidrográfica 
de Francia. Esta lámina es, como dice en su 
parte superior, la número 66 del Tomo II de 
Le Petit Atlas Maritime, Recueil de Cartes et 
Plans des Quatre Parties du Monde en Cinq 
Volumes, impreso en París en 1764. El Tomo II 
está dedicado a América meridional, contiene 
88 cartas y planos, este entre ellos.

Esta lámina de la “isla de Chiloé y 
alrededores”, está hecha, como dice el título, 
en escala de diez leguas comunes, y contempla 
desde el río Maullín por el norte hasta la isla 
Guafo por el sur, y por el este contiene la 
“costa de Chile”, como llama la carta a la tierra 
firme al oriente del mar interior de Chiloé. En 
él se representa sutilmente el carácter boscoso 
de Chiloé, se individualizan varias islas del 
mar interior y localidades en la isla grande. 
Este es el primer mapa dedicado a la isla que 
tiene orientación norte-sur. Los anteriores son, 
o derroteros orientados al este, o mapas de 
norte a sur, pero de Sudamérica o de Chile, 
a excepción del conocido plano jesuita que 
muestra las misiones del archipiélago, de 1762.

En el año del mapa, 1764, se erigió la villa 
de San Carlos de Chonchi, como parte del 
plan de fundación de pueblos de indios del 
gobernador Guill y Gonzaga. Cuatro años 
más tarde se fundó una villa para españoles: 
San Carlos de Chiloé (Ancud). Hacia 1764 la 
población del archipiélago de Chiloé era de 
unas 19.000 almas, entre indios y españoles.

Rodolfo Urbina Burgos (†)
Doctor en Historia

Ximena Urbina Carrasco
Doctora en Historia.

Profesora titular, Pontificia Universidad 
Católica de Valparaíso



113

	 Isle du Chiloé et environs (Isla de Chiloé y alrededores)
Dibujo de Jacques Nicolas Bellin (1703-1772)

París, 1764
Grabado sobre papel

32,5 x 22 cm 
Adquisición, 1980

MHN 3-40360 10



114

Autorretrato en el Cabo de Hornos
José del Pozo (1757-ca. 1830) 
Chile, 1790 
Dibujo en tinta sobre papel
18 x 26 cm 
Legado Germán Vergara Donoso, 1988
MHN 3-173311



115

El autorretrato, como forma de expresión 
artística, posibilita diferentes formas de 
análisis. Por una parte, permite al observador 
comprender cómo el creador se percibía a 
sí mismo, mientras que, por otra, invita a 
reflexionar sobre las razones que llevaron al 
artista a inmortalizar ese momento específico. 

En esta obra el autor trasciende el retrato 
de su individualidad, eligiendo en cambio 
capturar además el contexto que lo rodea. Se 
representa a él dibujando una escena, mientras 
que a su alrededor vemos a otro hombre 
europeo, identificable tanto por sus rasgos 
como por sus vestiduras; dos niños que juegan 
con unos caballos, animales que eran ajenos a 
nuestro continente; y en el centro de la imagen 
a una joven, que por los mismos motivos que 
los hombres, la podemos identificar como 
autóctona del territorio.

El hecho de que el autor decidiera retratarse 
incluyendo su entorno, se puede vincular con 
las razones para crear un autorretrato; hacia 
1790 el Cabo de Hornos representaba un 
territorio remoto y poco explorado, lo que nos 
permite interpretar que la intención del artista 
era documentar su presencia, como quien 
toma una fotografía durante un viaje para decir 
"yo estuve allí", dejando constancia no solo de 
quiénes y cómo habitaban aquella región, sino 
también de su propia experiencia en ese lugar.

Alejandra Espinoza González
Licenciada en Historia, 24 años

José del Pozo, pintor sevillano de la 
expedición científica de Alejandro Malaspina 
y José Bustamante y Guerra (1789-1790), a 
bordo de las corbetas Descubierta y Atrevida, 
realiza esta aguada en Puerto Deseado. El 
personaje principal, una joven aonikenk –
según lo documentado en diarios de viaje– 
de 14 años, esta vestida con una larga capa 
de piel de guanaco, llamada “quillango” y 
botas de cuero de potros. La representación 
busca unir la objetividad científica con los 
estereotipos clásicos, de ahí el escorzo de la 
joven, cuya pose está orientada hacia el pintor 
representado, y el giro de la cabeza con la 
mirada, hacia quien realiza el dibujo en el 
pasado y observa en el presente.

Otro hombre sigue atento el trabajo 
del artista, quizás se trata del naturalista 
Antonio Pineda, cuya misión era estudiar en 
profundidad el espacio y los habitantes de las 
colonias. Los aonikenk o tehuelches –llamados 
por los europeos como indios Patagones, 
tras el mito de los gigantes pobladores de la 
Terra Incognita– se desplazan por Patagonia a 
caballo. En la representación identificamos dos 
tipos de monturas, la plana usada por hombres 
y la alta, para mujeres. También vemos a más 
integrantes del grupo o clan familiar, los cuales 
no participan de la acción principal, y si bien 
sus rasgos corresponden al canon clásico, 
vemos los cintillos usados por los aonikenk. 

Las inscripciones corresponden a la firma 
del pintor y a la reseña hecha por Benjamín 
Vicuña Mackenna, señalando que este bosquejo 
fue encontrado entre los papeles de Bernardo 
O’Higgins en la Hacienda de Montalván, en Perú.

Cristina Furrianca Llaneza, 
Encargada de Colecciones, 

Museo Regional de Magallanes 
Dusan Martinovic Andrade, 

Encargado del Área Educativa, 
Museo Regional de Magallanes

Paola Grendi Ilharreborde, 
Directora, 

Museo Regional de Magallanes 

1790. Autorretrato en el Cabo de Hornos. 
José del Pozo. Y la imagen: ¿quiénes 
son? ¿quiénes aquí aparecen de la mano, 
suponemos, de un tal José del Pozo que a 
sí mismo se dibuja dibujando en el Cabo de 
Hornos? Se contradicen los textos y el dibujo. 
Al centro una persona en cueros: capa 
amplia, botas altas, de jinete. A la izquierda 
dos sujetos, europeos o europeoamericanos. 
Al fondo, dos personas arreglan los aperos. 
Están de viaje. Si es 1790, en las últimas islas 
hacia el mar antártico viven exclusivamente 
yaganes, pueblo de archipiélagos: viven 
cubiertos con breves pieles. Quien aquí 
nos mira podría ser tehuelche: la abriga un 
quillango, el mejor abrigo, de guanaquito, y 
calza botas de potro o guanaco. Tehuelches 
o aonikenk: una cultura ecuestre de la estepa 
continental de la Patagonia, independiente 
hasta fines del siglo XIX.

Manuscritas en la parte inferior del dibujo 
hay más pistas. Un título, disponible en línea, 
donde aparece la idea que Viana se formó en 
1790 sobre los “patagones” que descubrieron a 
la expedición Malaspina en la costa atlántica. 
Nombra allí a Pozo, pintor en ese esfuerzo 
hispano por conocer sus colonias. Abajo a la 
izquierda está la firma de Pozo.

¿Quién escribió ese "Cabo de ornos"? Quizás 
el propio dibujante, que cruzó la ruta entre el 
Atlántico y el Pacífico. Quizás en las bravas 
aguas donde termina el continente terminó su 
boceto. O quizás lo escribió el que sacó este 
dibujo del archivo de Bernardo O´Higgins en 
Montalván ¿Corresponden las iniciales B.V.M. 
a Benjamín Vicuña Mackenna, acogido por 
Perú tras ser exiliado? Probablemente. ¿Por 
qué tomó el viejo dibujo, lo rayó, y cómo 
llegó desde entonces hasta nuestros ojos? Hay 
huellas que seguir.

Alberto Harambour Ross
Doctor en Historia.

Profesor, Universidad Austral de Chile
Centro Fondap IDEAL



116

Malos entendidos pasan cuando uno valora 
las prácticas del pasado solo desde perspectivas 
actuales. Esto fue exactamente lo que me 
ocurrió en mi primera lectura de la tapada.

Pensé que se trataba de una escultura 
de mayor tamaño, no de una miniatura de 
mínima base cuadrada y de 16 cm de altura. 
Lo segundo, que era una pieza artística con 
autoría reconocida y mensaje único, que tenía 
que ver con el silenciamiento de las mujeres. Y, 
por último, que la vestimenta de esta mujer era 
una singularidad, y no un vestuario típico de 
un segmento de la sociedad colonial. 

El averiguar que las tapadas fue la manera de 
vestir de las mujeres elegantes de Lima y otras 
ciudades del Perú, que lejos de ser una moda 
pasajera se extendió desde la Conquista hasta 
entrado el siglo XIX, me ayudó a entenderlo 
como un tema más complejo.

La vestimenta de estas señoras de élite 
consistía en un conjunto de prendas que les 
daba una identidad social y, por otro lado, 
los beneficios del anonimato, ya que sus 
rostros estaban cubiertos. Tanto es el poder 
que confería su manto y saya, que en algún 
momento la curia limeña intentó eliminar tan 
“peligrosas” prendas, argumentando que eran 
muchos los malentendidos que generaban.

Lo equivocado de mis primeras conjeturas, 
me hizo pensar en lo que uno esconde al vestir 
y llevé esta reflexión a mi propio cuerpo. En 
esos días cuando la seguridad no está tan 
vigorosa como uno desearía, el ponerse unas 
gafas de sol hacen la gran diferencia al minuto 

de salir a la calle.

Cristián Dziekonski Vásquez
Artista visual, 49 años

Solemos conocer a la “tapada limeña” 
por fuentes escritas o pinturas y dibujos 
realizados por artistas que recorrieron Perú, 
particularmente Lima, hacia 1840. 

En esas composiciones advertimos su 
característica forma de vestir que data de 
comienzos del periodo colonial: la falda, 
llamada saya, ajustada a la cintura y en algunos 
casos también sobre los pies para marcar la 
silueta femenina. Completaba el atuendo una 
camisa y un manto para cubrir hombros y 
cabeza, dejando solo un ojo descubierto. De ahí 
la “tapada”, que tiene, a su vez, reminiscencias 
del contacto entre españoles y tradiciones 
árabes desde el siglo VIII, atuendo usado en 
América solo en espacios públicos. Una variante 
en Chile consistió en envolver el cuerpo con 
un manto hasta los tobillos destinado para ir a 
misa, empleado hasta inicios del XX.

Su representación en formato escultórico es 
muy escasa. Esta pequeña imagen fue realizada 
en alabastro, una piedra también denominada 
huamanga por el lugar de extracción, actual 
región de Ayacucho, y policromada con técnica 
de encáustica, consistente en mezclar cera y 
un pigmento, práctica que perduró en el siglo 
XIX. Esta “tapada” además responde a un 
cambio temático significativo del periodo al 
introducir a la tradicional producción religiosa 
católica otros alegóricos a la independencia de 
España o de carácter decorativo para adornar 
interiores domésticos, imponiéndose así un 
gusto afrancesado, pero en alabastro en vez de 
porcelana, la preferencia material europea del 
momento para esas figuras.

Marisol Richter Scheuch
Directora Magíster en Patrimonio 

y Gestión Cultural, Universidad de 
los Andes, y curadora 

Museo de Artes UAndes

La tapada muestra un prototipo femenino 
del mundo hispano-morisco introducido en 
los siglos XVI y XVII en el sur andino, donde 
pervive hasta el siglo XIX.

El manto, mestizado con el poncho indígena, 
fue en el virreinato del Perú y en Chile, pieza 
fundamental de la vestimenta, transformándose 
en el siglo XVIII en un elemento indumentario 
característico. Generalmente de color negro, era 
de tela de lana; largo, opaco y denso; también 
corto y espeso, conocido como rebozo, o 
transparente llamado “manto de humo”. 

Cubrirse con él, tapando incluso el rostro, 
es una costumbre árabe y oriental, donde el 
ocultamiento correspondía a la condición de 
reclusa de la mujer, manifiesta hasta hoy en los 
distintos tipos de velo islámico.

En el ámbito español y regional la práctica 
del tapado adquiere, según el jurista Antonio 
de León Pinelo (1641), otras motivaciones: 
instrumento de coquetería, transgresión de 
normas, atracción sexual, incluso impunidad. 

Con el movimiento de revalorización de la 
identidad local en el Perú independentista bajo 
la influencia del romanticismo, las figuras de 
las tapadas alcanzan un rango emblemático 
traducido en los dibujos y óleos de artistas 
viajeros como Rugendas, y en tallas e 
imaginería popular con materiales autóctonos 
como la piedra de Huamanga (Ayacucho).

Acogida a una estética neoclásica, con su 
túnica columnar de talla acanalada, la mantilla 
o rebozo levantada por los brazos, esta tapada 
se cubre el rostro en un gesto de gran encanto 
y seducción.

Una pieza de múltiples lecturas y de una 
estética singular.  

Isabel Cruz de Amenábar
Doctora en Historia del Arte.

Curadora permanente, Colección 
Gandarillas, Pontificia Universidad 

Católica de Chile



117

	 Tapada
Autoría desconocida

Perú, siglo XIX
Alabastro tallado y policromado

16 x 5,6 x 5,5 cm 
Donación Joaquín Figueroa Larraín, 1911

MHN 3-541 12



118

Repostero
Autoría desconocida
Siglos XVII-XVIII
Lana y lino, tejido de alfombra de nudo turco  
114 x 141 cm 
MHN 3-3481513



119

En un repostero hay una necesidad 
humana. A través de la cultura, el ser humano 
ha buscado satisfacer sus necesidades básicas, 
una de ellas es la del reconocimiento social, 
lo que proporciona validación emocional, 
crucial para el desarrollo de la personalidad 
y seguridad. Qué importante es para nosotros 
sentirnos parte; soy de un grupo, de un clan, 
de una familia, soy parte de una sociedad que 
perfila mi forma de ser, y qué loable es cuando 
se siente orgullo por quienes somos, de dónde 
venimos y levantamos nuestra bandera. Esa 
necesidad de mostrarnos, de contarle a los 
demás de nuestra identidad, de querer que me 
vean a través de un objeto que me representa. 
Es una forma de decirle al mundo “¡aquí estoy 
y aquí está mi historia!”. Cada símbolo y color 
en estos tejidos cuenta algo de quienes lo 
llevan, nos hace recordar y mostrar su linaje, 
sus raíces.

Esa pertenencia que buscamos desde hace 
siglos, la antropología y la arqueología lo llaman 
"cultura material"; en ella cada objeto tiene una 
historia, cada objeto comunica una herencia. 
En un repostero, cada hilo entrelazado con 
otros es un gesto de identidad, un símbolo 
de pertenencia que nos conecta con quienes 
fuimos y con quienes queremos ser. Así, un 
tejido se vuelve nuestro espejo, nuestra bandera 
personal, un trozo de memoria colectiva que 
afirma nuestra existencia y nos cobija.

Francisca Mira Hurtado 
Gestora Cultural, 45 años

A partir del siglo XIV, con la representación 
de las armas en los escudos, se inicia 
la costumbre de hacer ostentación de la 
nobleza del linaje familiar y, en este contexto, 
surgen los reposteros. Estos han convivido 
estrechamente con el tapiz a lo largo de los 
tiempos, caracterizándose por el motivo 
en las representaciones heráldicas y por su 
colocación, preferentemente, en el exterior 
de los edificios. También se asociaban a las 
banderas de guerra que servían para identificar 
a los distintos ejércitos en el campo de batalla. 
Con el tiempo, su uso se extendió a ámbitos 
civiles y religiosos, convirtiéndose en elementos 
decorativos de gran valor en palacios, iglesias y 
casas señoriales.

En relación a su materialidad, estaban hechos 
con telas de alta calidad, como el terciopelo, el 
raso o la seda, y se adornaban con hilos de oro 
o plata. Desde el punto de vista del diseño, el 
elemento central de un repostero es el escudo 
de armas, que puede estar acompañado de 
otros elementos decorativos como coronas, 
lambrequines, soportes, lemas, etc. 

Este repostero corresponde a uno de 
lana elaborado en mechas de colores, 
predominantemente rojo y amarillo, con el 
escudo de Castilla y León al centro y una 
decoración de tipo abstracto rodeándola y 
formando una franja, y un borde con una lista 
de color negro. En relación al escudo, este no 
corresponde ni al de los Austria, ni los Borbones 
ni tampoco al de la república, siendo lo más 
probable que quien lo encargó o elaboró haya 
tomado un motivo de referencia, pero sin el 
desarrollo heráldico correspondiente. Lo mismo 
las decoraciones exteriores, que parecen ser 
más bien producto del gusto personal de quien 
lo encargó o mandó a confeccionar.

Magdalena Pereira Campos
Directora de Centro de Estudios 

del Patrimonio, Facultad de Artes Liberales, 
Universidad Adolfo Ibáñez

En épocas coloniales los textiles heredaron 
muchas características del tiempo anterior a la 
Conquista. La importancia absoluta del textil 
en el mundo andino es uno de los elementos 
de continuidad. Para la nueva sociedad que 
se conformó a partir de la conquista del 
Tawantinsuyu y la creación del virreinato del 
Perú, los textiles mediaron las relaciones entre 
personas, familias y comunidades. 

En un periodo marcado por el barroco, el 
textil acompañaba los requerimientos del ser y 
parecer de la sociedad colonial. Con este fin, 
no solo los cuerpos se vestían para mostrar 
el lugar que ocupaban en la sociedad, sino 
también los espacios urbanos. En las fiestas 
religiosas y de carácter público, las familias 
desfilaban con sus insignias y sus mejores 
trajes, y enarbolaban estandartes. Sus casas 
acompañaban el despliegue visual, desde 
donde se colgaban paños traídos de Europa 
y tapices confeccionados en América, como 
fueron los llamados reposteros.

Este repostero muestra la convivencia de 
iconografías europeas y andinas. Por un lado, 
tenemos aquellos símbolos que nos hablan 
de España y concretamente de la Corona 
de Castilla y León, con sendos íconos en el 
cuadrado central del objeto y coronado con 
una corona real. A sus costados están los 
pilares de Hércules, símbolo distintivo de los 
Habsburgo a partir de Carlos V. 

Rodeando a las figuras heráldicas centrales, 
una serie de cabezas de estilo precolombino 
llaman la atención. Una posible interpretación 
a esta mixtura es que sus dueños podrían 
tratarse de una familia inka noble que utiliza 
símbolos del pasado andino para mostrar su 
continuidad con esta tradición, pero que es 
capaz de convivir con los nuevos símbolos del 
poder colonial.

Olaya Sanfuentes Echeverría
Doctora en Historia del Arte.

Profesora, Pontificia Universidad
Católica de Chile



120

Este objeto forma parte de la rica 
iconografía de la Orden Dominica. Los 
dominicos se dedicaron a la predicación, la 
enseñanza y el establecimiento de conventos 
y misiones, logrando una expansión 
significativa de la fe católica, particularmente 
durante la época colonial.

El color salmón que predomina en la banda, 
aunque no es uno de los colores litúrgicos 
tradicionales del catolicismo, puede asociarse 
con la luz del amanecer, una metáfora del 
renacer espiritual y la esperanza. Por su 
parte, el dorado y el amarillo se asocian a la 
divinidad, la luz y la gloria celestial, mientras 
que el blanco es símbolo de pureza. El naranja, 
aunque menos frecuente, puede interpretarse 
como un color que combina la energía del rojo 
con la alegría del amarillo, simbolizando tanto 
la fuerza espiritual como la alegría de la fe.

La figura de Santo Domingo en el 
centro sugiere que su función era más que 
ornamental; era un símbolo de identidad y 
un recordatorio del compromiso espiritual 
de quienes la portaban. La iconografía 
usualmente lo representa con una estrella 
sobre la frente (símbolo de iluminación 
divina), un libro (que representa la verdad 
de las Escrituras) y un lirio (símbolo de 
pureza). La corona en la parte superior es un 
símbolo de victoria espiritual, asociado con 
el premio reservado para los justos después 
de la muerte. Esta corona, en conjunto con 
los otros elementos, refuerza la noción de la 
santidad y el triunfo sobre el pecado, valores 
que la orden defendió con fervor.

Las bandas como esta funcionaban como 
objetos didácticos, ayudando a transmitir 
el mensaje religioso a través de imágenes 
comprensibles incluso para aquellos que no 
sabían leer.

Aukan Ríos Campos
Estudiante de Licenciatura en Historia y 

Gestor cultural, 23 años

Banda textil sin uso específico conocido 
proveniente de la Universidad Santo Tomás 
de Aquino, primera universidad creada en 
Chile, fundada por la Orden Dominica, 
ubicada en el convento de la orden, en un 
contexto caracterizado por la necesidad de 
evangelización y educación. Su periodo de 
actividad fue entre 1622 y 1747, finalizando 
con la creación de la Real Universidad de San 
Felipe que posteriormente en 1843 se convirtió 
en la Universidad de Chile. 

La universidad ofrecía estudios en artes, 
teología y filosofía, siguiendo el enfoque 
escolástico de Santo Tomás de Aquino. Su 
plan de estudios estaba alineado con los 
principios religiosos y educativos dominicos 
que permitía obtener los grados académicos 
de bachiller, licenciado, maestro y doctor, que 
eran válidos solo en el territorio americano 
y calificaban a los estudiantes para obtener 
cargos civiles y eclesiásticos.

La banda textil depositada en el MHN se 
encuentra decorada con una imagen de Santo 
Domingo de Guzmán (1170-1221) −fundador 
de la Orden de Predicadores, cuyos miembros 
son conocidos como "dominicos"− de pie, que 
viste el hábito de la Orden de Predicadores 
de colores blanco y negro, entre sus manos 
sostiene un libro y una azucena que simbolizan 
sabiduría y pureza respectivamente. 

Las imágenes de los santos de la orden 
utilizados en la decoración de edificios 
y prendas de vestir tenían como objetivo 
convertirse en una lectura visual del discurso 
religioso, buscando acercar al individuo a la fe 
católica mediante el uso de imágenes sagradas 
que ejercieran como símbolos de virtud, 
santidad y rectitud.

Francisca del Valle Tabatt
Coordinadora Programa Surdoc

Este objeto evoca que quien va a la 
universidad tiene una identidad específica. Es 
estudiante. Esta identidad no es, nunca ha sido, 
solo la de alguien que estudia. Es la de quien 
pertenece a la universidad y, como tal, organiza 
su experiencia a partir de esta afiliación. Los 
estudiantes de la Universidad Santo Tomás, 
todos hombres, usaban esta banda para ser 
reconocidos como tales. Recordemos que 
la sociedad colonial era una en que cada 
individuo se identificaba por su pertenencia a 
determinados grupos o estamentos específicos. 
Esta identidad se configuraba, además, por el 
lugar que cada uno ocupaba en el espacio 
público. Esta banda permitía que los demás 
supieran cosas importantes de su portador: 
era un estudiante, futuro clérigo y pertenecía 
a un grupo respetado por la sociedad. Parece 
difícil relacionar nuestra experiencia con la 
suya. ¿Somos tan diferentes? ¿No vamos a la 
universidad, en parte, para formar quiénes 
seremos, es decir, para construir nuestra 
identidad? ¿No la manifestamos a través de 
nuestra ropa y accesorios? ¿Los estudiantes no 
siguen siendo visibles en el espacio público? 
¿Qué hay del 68, las marchas estudiantiles del 
2011 o las del 2019? ¿Y Las Tesis? Por cierto, 
estas manifestaciones públicas son diferentes 
en sus objetivos, contenidos y expresiones 
ideológicas. Pero seguimos usando la ropa, 
los objetos, los accesorios y, por supuesto, los 
tatuajes como un lenguaje que, esperamos, 
comunique quiénes somos y cómo queremos 
que nos perciban.

Susana Gazmuri Stein
Doctora en Historia.

Profesora adjunta, Instituto de Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile



121

Banda
Autoría desconocida

Siglos XVII-XVIII
Seda tejida y pintada

35 x 120 x 3 cm (en marco)
Usada por los alumnos de la 

Universidad Santo Tomás
MHN 3-33876 14



122

Juego de cartas
Gio. Battista; Fratelli Albrizzi 
Venecia, ca. 1750
Cartón impreso y dorado, cuero
2,5 x 5,6 cm x 10 cm
MHN 3-104815



123

En un pequeño cofre de cuero proveniente 
del nordeste de Italia, datado aproximadamente 
en el siglo XVII, se encuentran cincuenta y dos 
cartas impresas en papel. En el reverso, hay una 
decoración simétrica de cuadros azules, pero 
en el anverso, ¿qué misterios revelan? Cada una 
cuenta una historia y, en ellas, se narran las 
vidas de personas desconocidas, con un dibujo 
distintivo y un escrito en italiano. Si bien su 
uso es lúdico, estas piezas son poemas vivos. 
Funcionan como obras de arte, mostrando las 
partes más oscuras del ser humano: hambruna, 
pobreza, muerte, pero también la belleza de 
existir y convivir con otros. El cuidado del 
jardín, la siembra, los afectos y las pausas 
nos invitan a volver a mirarnos. La fragilidad 
humana, que parece inestable, se refleja en 
los dibujos de estas cartas. Son fragmentadas, 
elementos en conflicto que pueden componer 
un todo, dependiendo de quién las coloca. 
Representan, en sí mismas, pequeñas historias 
que capturan momentos de experiencias, 
invitando a la imaginación del jugador. Esta 
unión de elementos contradictorios produce 
hermosas conversaciones. Tal vez, si apilas las 
cartas unificándolas de manera distinta, puedan 
mostrar la historia del mundo: describir su 
economía, sociedad y cultura, o, por otro lado, 
puedes utilizarlas para leer tu futuro, como un 
tarot. Este juego es como un libro de cuentos 

que produce un universo en sí mismo. 

Laura Ibáñez Kuzmanic
Gestora Cultural, 27 años

La baraja de naipes del periodo colonial 
es un testimonio que permite conversar en 
torno al ocio y la cultura en el Chile colonial. 
Esta baraja, al parecer en buen estado de 
conservación, está compuesta por una caja 
rectangular con tapa que, de acuerdo a lo 
publicado, contiene cincuenta y dos cartas 
impresas. Estas, con imágenes y texto en 
cursiva en italiano en el anverso y pequeños 
triángulos azules en el reverso, reflejan una 
mezcla de influencias europeas, en particular 
de Venecia, donde fueron creadas.

Los naipes fueron un medio de 
entretenimiento y socialización en las colonias 
españolas. En el Castillo de Niebla, por ejemplo, 
los juegos habrían sido una forma de pasar el 
tiempo entre los soldados y oficiales durante 
periodos de inactividad. Este fuerte, junto con 
otros en la desembocadura del río Valdivia, 
sirvieron no solo como un bastión militar, sino 
que también, por su condición de castillos, 
tuvieron un rango dentro de la administración 
que posibilitó instancias de socialización en 
diversas actividades. Al interior de un castillo 
había residencias, iglesia, almacenes, herrería, 
panadería, entre otros.

De esta forma, los naipes, como ejemplos de 
formas de socialización, pueden ser además de 
un objeto decorativo, un elemento que permitió 
reforzar aspectos de la cultura europea en la 
vida cotidiana de los locales. El estudio de las 
cartas permitiría entender también algunas de 
las influencias culturales de la época. 

En términos generales, a partir de este 
objeto se abre una invitación para reflexionar 
en torno a la historia del ocio y la cultura 
en Chile, buscando las conexiones entre las 
influencias europeas y la vida cotidiana en los 
territorios de ultramar.

Gonzalo Aravena Hermosilla
Director Museo de Sitio Castillo de Niebla

La baraja o juego de naipes tiene su origen 
en China, en el siglo IX, y su introducción en 
Indias por parte de los españoles, data del 
siglo XVI. Se trata, probablemente, de una de 
las actividades lúdicas de mayor extensión a 
través del tiempo y que convoca de forma más 
transversal a hombres y mujeres de diferentes 
sectores sociales. 

El juego, en general, y la baraja en particular, 
se encuentran estrechamente vinculados tanto 
con la entretención, como con la pérdida del 
patrimonio y en no pocas ocasiones, con la 
conflictividad y los enfrentamientos violentos. 
En una sociedad volcada al espacio público, 
como era la sociedad colonial, la entretención 
se encontraba estrechamente vinculada con las 
apuestas. Por ello, la Corona y las autoridades 
en Indias entendían los juegos de azar como 
un “vicio” y, en consecuencia, intentaron 
infructuosamente erradicarlo a través de 
bandos de buen gobierno. La celosa mirada 
de las autoridades se dirigía, en especial, hacia 
los ámbitos de sociabilidad popular, como 
plazas, chinganas, pulperías, fondas y garitos. 
En estos convergían hacendados y peones, 
autoridades y bajo pueblo, ya sea para relatar 
venturas y desventuras, beber, acceder al 
comercio sexual y jugar a las cartas. Muchos 
de quienes concurrían a estos espacios perdían 
propiedades, animales, herramientas e incluso 
su ajuar personal en el juego de baraja y, con 
ello, veían comprometidas sus estrategias 
personales y familiares de sobrevivencia. Por 
ello, en no pocas ocasiones la comprobación 
o sospecha de trampa, unido al consumo 
de alcohol, desencadenaba violentos 
enfrentamientos entre los jugadores, resultando 
muchos de ellos con heridas graves e incluso 
algunos perdían la vida.

Igor Goicovic Donoso
Doctor en Historia.

Profesor titular, Departamento de Historia, 
Universidad de Santiago de Chile



124

Ese baúl de cuero repujado que guardaba 
las prendas más preciadas de mi madre y antes 
las de la abuela, ese baúl con olor a palqui 
y quillay para mantener a raya a termitas y 
polillas. Cuando niña lo abría para descubrir 
los tesoros que guardaba, las basquiñas, las 
barbas de ballena, el manto de salida, el ropón 
y la corona de bodas, la biblia traída desde 
España y por supuesto al fondo, las cartas 
de mi padre enviadas desde el fuerte en la 
Frontera. Mi madre lloraba cada vez que las 
leía, yo esperaba a que volviera… pero no lo 
hizo, se lo llevaron cautivo y no supimos más 
de él. Ni una prenda pudimos recuperar, solo 
nos queda el recuerdo, sus cartas, nada más.

Ahora que mi madre me ha dejado el 
baúl en herencia se me hace más difusa la 
imagen de mi padre desaparecido a inicios 
de primavera.

El baúl de cuero repujado y colores 
vivos aún huele a palqui y a quillay, huele a 
rosas como el sutil aroma de mi madre y a 
recuerdos imborrables como la barba de mi 
padre besando mi frente el día que partió 
para no volver.

Rodrigo Martínez Iturriaga
Profesor de Historia y Geografía, 59 años

Este baúl surandino destaca por los 
diseños zoomorfos y fitomorfos inscritos en 
su exterior, los que, más allá de su carácter 
decorativo, hacen de este mueble una 
superficie de inscripción, un bestiario en 
clave virreinal, en el que conviven elementos 
europeos, indígenas y mestizos. 

Entre el follaje conformado por hojas 
de acanto y palmetas es posible identificar 
pájaros, monos, perros, toros y flores 
distribuidos en todas las caras de la caja. La 
presencia de animales que no son típicamente 
altiplánicos, da cuenta de los intercambios 
culturales ocurridos tempranamente en la 
zona lacustre andina. 

En este baúl también destacan figuras 
míticas, de aparente aspecto europeizante, 
que se presentan en pares; se trata de 
sirenas portando charangos o vihuelas. Estas 
constituyen una supervivencia de dos criaturas 
femeninas prehispánicas de naturaleza 
pisciforme: Quesintuu y Umantuu, habitantes 
del lago Titicaca. Estas hermanas colonizaron 
las portadas de las iglesias, los tejidos, la platería 
y el mobiliario producido entre los siglos XVII 
y XVIII en el Alto Perú, como resultado de las 
negociaciones entre la memoria de los nativos 
y la estética de los conquistadores. Este vínculo 
con el lago se ve reforzado por la presencia de 
chozas de totora, forma típica de las viviendas 
entre la etnia Uru. 

Finalmente, en las caras laterales es posible 
distinguir otra quimera, en este caso de origen 
hispánico: el águila bicéfala, emblema de la 
casa de Habsburgo, empleado desde el reinado 
de Carlos I de España, también conocido como 
Carlos V del Sacro Imperio Romano Germánico.

Manuel Alvarado Cornejo
Investigador de Colecciones, 

Museo Nacional de Bellas Artes

Este baúl cubierto de guadamecí posee una 
complejidad ornamental y una finura de oficio 
que pareciera incoherente con su condición 
de mueble para guardar ropas o telas. Es un 
mueble suntuoso por su material y por el 
programa de figuras que lo adorna, destinado 
a guardar objetos especialmente preciados. 

El vestuario de telas finas con bordados tenía 
un alto valor económico durante el siglo XVIII. 
Algo similar ocurría con las telas de encaje 
y las sedas, y otras prendas como casacas, 
camisas, ropa interior, zapatos y sombreros. 
El baúl ricamente ornamentado, por tanto, es 
el contenedor adecuado para bienes costosos, 
escasos y de alta valoración simbólica. 

En el guadamecí se identifican aves, monos, 
sirenas, cuernos de la abundancia, cestas de 
frutas, todos estos elementos unidos por una 
tupida vegetación de la que surgen grandes 
flores. Estos parecen constituir un tramado de 
símbolos europeos y americanos organizados 
en torno a un propósito difícil de identificar. A la 
luz de la función del baúl y de la carga simbólica 
de sus terminaciones se puede proponer una 
interpretación. Si el mueble sirve para guardar 
telas y vestimentas suntuosas y el guadamecí 
está ahí para proyectar al exterior el lujo de lo 
que preserva en su interior, parece razonable 
vincular las figuras labradas, policromadas y 
doradas con dicha ostentación, y proponer que 
fue concebido para representar la abundancia. 
La vegetación exuberante, las enormes flores 
y las representaciones de aves y animales 
muestran un mundo generoso. Las sirenas, por 
su parte, introducen una consideración moral; 
así como su canto engaña a los navegantes, 
las riquezas mundanas pueden ser una trampa 
para quien las posea. 

Fernando Guzmán Schiappacasse
Doctor en Historia del Arte.

Profesor titular, Universida Adolfo Ibáñez



125

	 Baúl
Autoría desconocida

Perú, siglo XVIII
Madera ensamblada, cuero repujado y policromado y metal forjado

59 x 108 x 58,5 cm
MHN 3-1077 16



126

Retrato de María Mercedes de Salas y Corvalán de Rojas
Autoría desconocida
1770
Óleo sobre tela
56 x 66,5 cm
Traspaso interno Biblioteca Nacional de Chile, 1911
MHN 3-10517



127

María sabía que debía utilizar el collar con 
la mayor cantidad de perlas posibles. María, 
desde que compró ese tocado, sabía cuándo lo 
iba a utilizar, también sabía lo bien que se vería 
con esa diadema que tenía. María sabía que 
tenía que sentarse por horas con sus mejores 
encajes y tembleques. María conocía a La 
Gioconda, también conocía a la escuela limeña 
y a los retratistas de moda de la capital del 
virreinato. Y es que María sabía la importancia 
de ser retratada.

María Mercedes de Salas y Corvalán es de 
la élite del Reino de Chile. María Mercedes de 
Salas cuenta con apellido compuesto y con 
prefijo al mismo. María Mercedes sabía que un 
retrato es sinónimo del buen gusto. María sabía 
que iba a ser colgada en un museo, así como 
sabía que Edmundo escribiría sobre ella tres 
siglos después y sabe quién escribirá sobre ella 
en el futuro, y de quien yo no sé. María sabía, 
con su mirada sabemos que sabía. 

Edmundo Albornoz Pinto
Historiador del Arte, 24 años

El retrato de María Mercedes de Salas 
y Corvalán, probablemente fue pintado en 
Lima alrededor de 1780. María Mercedes, 
esposa de José Antonio de Rojas y Urtuguren, 
pertenecía a una familia prominente que 
viajaba frecuentemente entre Santiago, Lima, 
Buenos Aires y España, facilitando su acceso a 
las modas contemporáneas.

El estilo predominante en Chile era el 
Rococó, siguiendo las tendencias de España 
y Francia.  ¿Un traje "à la française"?, ¿"à la 
polonaise"? o ¿"à l'anglaise"? En lugar de las batas 
pesadas de seda brocada, María Mercedes lleva 
una camisa o "jubón" de encaje con motivos 
florales, complementado con pasamanería 
dorada y bordados. Aunque el retrato la 
muestra sentada, lo que dificulta la observación 
completa de su vestuario, la similitud con el 
retrato de doña Juana de Rivera y Herbozo del 
MALI de Perú sugiere que su atuendo podría 
incluir un mandil a nivel de la cintura y se 
esboza el uso del manto o "manta de humo". 
El encaje, un símbolo de estatus, provenía en 
su mayoría de Flandes, aunque también se 
producía en México. Una particularidad de las 
damas chilenas era el uso del cabello suelto, 
dividido en trenzas adornadas con rosas de 
cinta de seda, presente tanto en este retrato 
como en el de Juana de Rivera y Herbozo.

El retrato de María Mercedes ilustra la 
interacción cultural y estilística entre Lima y 
Santiago en el siglo XVIII, mostrando cómo 
la adaptación local del vestuario hispánico 
introdujo variantes al traje femenino. La 
influencia limeña en el vestuario chileno 
de la época refleja una rica interacción 
cultural entre el norte y el sur del continente 
americano, que no se visualiza tan 
frecuentemente en la actualidad.

Acacia Echazarreta Yávar 
Departamento de Curaduría,

 Museo de la Moda

María Mercedes de Salas y Corvalán de Rojas, 
fue hija de José Perfecto de Salas y los Ríos 
y de María Josefa Corvalán Chirinos, además 
hermana de Manuel de Salas, figura clave en 
la construcción de la República. Manuel Amat 
y Junyent, gobernador y capitán general del 
Reino de Chile, nombró a José Perfecto de Salas 
como su asesor y le acompañó con el mismo 
cargo a Lima, cuando este fue designado en 
1761 virrey del Perú, cargo que se extendió 
hasta 1774. Posiblemente, durante ese período 
en Lima se realizó este retrato, coincidiendo 
que, durante ese momento, vivía en la capital 
virreinal José Antonio de Rojas y Urtuguren, 
criollo chileno, quien estaba a la orden del 
virrey Amat y Junyent. En 1772, Antonio de 
Rojas inició un viaje a España, que se extendió 
hasta 1778. A su regreso, en Buenos Aires se 
casó con María Mercedes de Salas, con la que 
se había comprometido en matrimonio antes 
de emprender su viaje. 

Se puede hipotetizar que esta pintura 
es un retrato de boda, debido a que María 
Mercedes aparece representada con un rico 
tocado, con una diadema con perlas, encajes y 
tembleques, además de pendientes, siguiendo 
la moda de la corte virreinal limeña. Moda que 
fue descrita por el viajero francés Amedée-
François Frézier, cuando visitó Lima en 1713, 
dando cuenta del gusto de las mujeres limeñas 
por las perlas, pendientes y joyas de alto costo 
monetario. Un tipo de indumentaria que 
continuó utilizándose durante el siglo XVIII 
y que caracterizó a las mujeres de la élite del 
virreinato. Por lo que este retrato se convierte 
en una ventana, para conocer la vida de las 
mujeres durante ese período. 

Juan Manuel Martínez Silva
Doctor en Estudios Americanos.

Profesor, Universidad Adolfo Ibáñez



128

Prodigioso resultado del ingenio y habilidad 
de nuestra especie, la tecnología lítica al 
servicio de lo cotidiano. Un utensilio que, con 
variaciones en el tiempo, en su esencia, sigue 
prestando la misma función. 

“Del polvo al polvo” pareciera ser la síntesis 
de su labor, situando al operador de esta 
herramienta a ejecutar una tarea con tintes 
bíblicos. Una materia rígida debe someter a 
otras que, dadas sus características, no son 
capaces de resistir la fuerza de la presión, 
diseminándose, entregando el fruto de su virtud 
o logrando la amalgama de los elementos.

Álvaro Sepúlveda Quezada
Profesor de Educación Tecnológica, 47 años

El batán afroazapeño es un utensilio hecho 
de piedra, cuyo símil es el batán antiguo de la 
época prehispánica.

A diferencia del batán de piedra mediana, 
semiplana y cuadrada de origen indígena, los 
afrodescendientes del valle de Azapa le dieron 
su impronta fabricándolo a partir de una piedra 
maciza, grande, plana en su base y ahuecada en 
la superficie, utilizando un mortero igualmente 
de piedra alargada, redondeada, que se mece 
de lado a lado. De ahí el dicho de asimilar 
este movimiento con el ritmo cadencioso de 
caderas de las mujeres negras: “Ahí viene la 
negra moviendo su batán”. 

Este utensilio fue clave para las comunidades 
de personas africanas esclavizadas traídas a la 
actual zona de Arica entre los siglos XVI y XIX, 
las cuales se apropiaron de ciertos elementos 
que tuvieron a su alcance para sustentarse.  

Es así como el batán se volvió indispensable 
en el uso cotidiano, ya que su finalidad 
principal fue moler las aceitunas u olivas 
para obtener aceite, como también machacar 
hierbas, ajíes y otras especias utilizadas en 
la preparación de sabrosas comidas como el 
picante de mondongo, el arroz tapado y las 
caiguas rellenas, reconocidos sabores que son 
parte del patrimonio alimentario del pueblo 
tribal afrodescendiente chileno.

La modernidad, que introdujo artefactos 
eléctricos como la licuadora, y los mercados 
que internaron una gran variedad de aceites 
de oliva, fueron algunas de las razones para 
que mermara, hasta quedar obsoleto, el uso 
del batán en las comunidades rurales. En la 
actualidad, podemos apreciar uno que otro 
ejemplar de estos artefactos, mudos testigos 
de un pasado que nos recuerda las formas de 
vida de las familias afrodescendientes en el 
Norte de Chile.

Azeneth Báez Ríos
Presidenta de la Agrupación de Mujeres 

Afrodescendientes Rurales Hijas de Azapa

Piedra, granos, manos y energía se funden 
en este objeto que refleja una de las actividades 
esenciales en la alimentación de quienes 
no tuvieron acceso a molinos de tracción 
hidráulica, eólica o animal, o que han buscado 
su complemento con harinas de producción 
casera y de consumo familiar. Desde los 
hogares campesinos de la Europa medieval 
hasta los del Chile rural contemporáneo, 
pasando por los usos tradicionales amerindios, 
la molienda cotidiana de trigo, maíz o cebada 
va asociada al mortero casero. 

Nuestra piedra de moler puede inscribirse, 
así, en un proceso de larga duración que 
explica también su datación imprecisa: ¿es 
del siglo XVIII o del XIX? ¿Será colonial o 
“republicana”? Preguntas que cuestionan, 
finalmente, el carácter “colonial” del objeto, 
creando una tensión estéril entre el momento 
de su confección y la temporalidad de 
su utilización. En otras palabras, la pieza 
expuesta pudo ser fabricada en el siglo 
XVIII, pero haber sido utilizada a lo largo 
de mucho tiempo, adentrándose en el siglo 
XIX con toda su “colonialidad” de origen y la 
“memoria material” de su empleo a través de 
varias generaciones o lugares… de la misma 
forma que muchos otros usos, costumbres y 
creencias, que provenían de lejanos tiempos 
coloniales y que mantuvieron su vigencia 
social más allá de los límites formales con que 
la historiografía define a “lo colonial”.

No se sabe tampoco de qué lugar 
procede esta piedra… y ello no debiese ser 
una preocupación relevante para entender 
el significado histórico de un objeto tan 
común en todo hogar rural y popular hasta 
épocas recientes. 

Jaime Valenzuela Márquez
Doctor en Historia (EHESS, París).

Profesor titular, Pontificia 
Universidad Católica de Chile



129

Piedra de moler
Autoría desconocida

Chile, siglos XVIII-XIX
Piedra tallada
46 x 25 x 6 cm 

Adquisición, 1925
MHN 3-30124 18



130 131

Guante
Autoría desconocida
Ámbito virreinal andino, siglo XVIII
Algodón e hilo metálico tejido de aguja y bordado
26,5 x 16 cm 
MHN 3-32238  19



131

Este guante fue realizado a través de técnica 
de agujas con hilo principalmente de color café, 
complementado con hilos metálicos y de otras 
tonalidades cercanas al amarillo, verde, azul 
y púrpura. Los dedos van semi descubiertos 
y presentan ornamentaciones con motivos 
geométricos y fitomorfos en falanges proximales 
y bordes, al igual que la cara dorsal. En la cara 
palmar destaca la inscripción "esclava hasta la 
muerte"; y bajo esta la figura de un hombre con 
sombrero y casaca, acompañado de dos figuras 
de animales. La muñeca contiene decoraciones 
geométricas y fitomorfas, además de lo que 
parece ser un escudo familiar o imperial. 

Por dichas características, este guante 
podría estar vinculado a tres mujeres 
diferentes. Desde una interpretación literal de 
la palabra "esclava" y considerando la tradición 
manual de la población de origen africano en 
Chile durante los siglos XVII y XVIII; el objeto 
podría haber sido confeccionado por una 
mujer esclavizada con el fin de manifestarle 
a su "amo" lealtad, respeto, buenos servicios 
o incluso afecto. También podría tratarse de 
una esposa de un estanciero o hacendado 
que agasaja a su marido con un objeto para 
cuidar sus manos del trabajo en el campo, 
junto con demostrarle cariño y fidelidad; pues 
la frase "esclava hasta la muerte" era utilizada 
con frecuencia como despedida epistolar 
femenina. Con todo, podríamos estimar una 
tercera opción relacionada con una "esclava 
de Dios" o "esposa de Cristo", es decir, una 
religiosa de clausura que podría haber 
elaborado este guante como obsequio para 
algún benefactor de su monasterio, lo que 
sucedía comúnmente en Chile virreinal según 
el testimonio de Sor Úrsula Suárez.

Alejandra Fuentes González
Doctora en Historia y Gestora cultural.

Investigadora asociada, Centro de Estudios 
Históricos, Universidad Bernardo O'Higgins 

Elaborar un mitón tejido es delimitar una 
zona de conocimiento. La orquesta de la 
técnica, el uso de un material, un diseño y la 
elección del color. Tomar decisiones y saber 
cómo hacerlo. Comprender una forma, la de la 
mano, que se articula y se mueve, que requiere 
ser abarcada en toda su complejidad para que 
cumpla su función, la de los dedos y la del 
mitón mismo. A la vez, un gesto de cariño, 
un acto de amor para uno mismo o para un 
tercero. Una muestra de confianza, ¿quién 
dejaría sus manos en las manos de otro?

Esclava hasta la muerte como una promesa 
de eternidad más que de sometimiento. Tal vez 
un regalo, una ofrenda, o un recuerdo, que 
no solo cubrió una mano, sino que también 
adoptó su forma, cada dedo, la palma y la 
muñeca. El tiempo que corroe se llevó parte del 
material hilado imperfecta y artesanalmente, 
de un grosor variable e intersectado por hilos 
metálicos en toda la corteza, pero dejó intactos 
sus símbolos, algunos ahora indescifrables y 
otros reconocibles como una figura humana 
y una forma animal. Sus tonalidades aún no 
terminan de apagarse, pero es probable que 
esté descolorido. 

Este mitón nos remite a otro siglo y a otro 
espacio, a un lugar y una sensibilidad diferente, 
pero también a un tipo de vínculo relacional 
que podemos identificar en el presente. Tejido, 
recibido, atesorado y guardado, se convirtió con 
el tiempo en una pieza de museo que permite 
conocer las formas que adoptó la devoción y la 
preocupación por el otro en el pasado.

Sara Acuña Ávalos
Historiadora, 41 años

Desde épocas remotas, los guantes son 
un accesorio que cubre del frío y protege las 
manos en trabajos que lo requieren. En la Edad 
Media se comenzaron a decorar profusamente 
y pasan de ser un elemento utilitario a ser un 
accesorio del vestuario que adorna e incluso 
identifica a su dueño. Son creaciones únicas, 
aunque compartan características comunes con 
otros guantes. 

Un solo guante ha sobrevivido de un par 
y nos evoca a alguna persona misteriosa. El 
tejido de punto fino puede hablar del deseo 
de durabilidad y flexibilidad de movimiento. 
Las decoraciones en hilos de seda y metálicos 
nos remiten al rango del portador. El diseño sin 
punta de los dedos indica un uso en el que era 
necesaria la destreza manual.

Habla de un artista hábil. Plasmó diseños 
tejidos de distintos patrones tanto formas como 
grecas decorativas. Una curiosa figura de un 
hombre en la palma de la mano, semejante a 
un esqueleto vestido a la usanza de la época 
virreinal alimenta a una de las aves que tiene 
a cada lado. En su dorso, completamente 
decorado, cada dedo tiene distintos diseños 
con forma de anillos y la imagen de lo que 
podría ser un corazón en el dedo medio. 
Poco visible, en el dorso del dedo pulgar se 
observa un ave bicéfala. Las terminaciones en 
flecos de diferentes colores de la zona de la 
muñeca y el remate de los dedos refuerzan 
la idea de un trabajo minucioso y fino, 
perfectamente planificado, obra de un artista 
altamente calificado. La frase "ESLEAVA ASTA 
LA MUERTE" delicadamente tejida y legible, 
añade un toque más de misterio a esta pieza 
llena de simbolismo.

Carmen Pizarro Puccio
Conservadora, Catedral de Santiago



132 133

Se rumoreaba por las calles españolas 
sobre una extraña carta firmada por un 
individuo de sangre noble y timbrada por un 
sello del mismo origen que su portador. Esta 
carta hablaba con extrañas palabras, unas 
que no eran fáciles de entender para aquellos 
que no conocían el idioma de los caracteres, 
por lo que no pasó mucho tiempo para que 
un caballero arribara al pequeño pueblo a 
preguntar a los lugareños sobre el escrito. 
Era un hombre apuesto de nacionalidad 
extranjera y acento pegajoso, tocó la puerta 
de cada casa al alcance de sus manos en 
búsqueda de alguien que pudiera contarle 
más sobre el pedazo de papel que fue sellado 
por una extraña pieza de metal que tenía al 
forastero interesado. No pasó mucho tiempo 
para que el sujeto se encontrara en la casa 
de una mujer anciana de cabellos blancos 
y piel arrugada, el hombre preguntó por su 
nombre a lo cual ella respondió que eso ya 
no importaba, que simplemente le contaría 
una historia y él tendría que marcharse de su 
morada tal como ingresó. El viajero asintió 
con la cabeza y le preguntó: ¿Qué sabe usted 
sobre la carta y el sello de plata? La mujer lo 
miró atentamente y comenzó a contarle una 
historia. El sello fue aquel que timbró cientos 
de cartas, incluida aquella llena de conjuros 
de la anciana que pondría fin a la vida de su 
dueño, el rey Carlos IV.

 Maite González Chiguay 
Estudiante de tercero medio A, Liceo María 

Auxiliadora de Punta Arenas, 16 años

España, el reino de reinos, se expandió por 
América de la mano de sus símbolos: la cruz 
cristiana, sus banderas, sus blasones nobiliarios 
y el escudo de armas del Rey, eran la expresión 
de una administración centralizada más allá de 
las columnas de Hércules.

Al despertar el siglo XIX, España era 
un imperio en crisis, y pese a los difíciles 
momentos, las monedas y sellos donde se 
representaba el escudo del rey Felipe IV, 
daban cuenta de los reinos que conformaban 
el imperio: ahí estaban Castilla, León, 
Granada, Navarra y por supuesto, la casa de 
Borbón, que ligaba a la Corona española con 
su par francesa. En un mundo comunicado 
solamente por los barcos que lograban sortear 
navegaciones largas y peligrosas, un sello real 
era la palabra del monarca estampada en un 
papel, que disponía, autorizaba y ordenaba lo 
que a veces tardaba meses en concretarse a 
raíz de la lejanía con la metrópoli.

Carlos IV finalmente no pudo con la última 
crisis de su reinado. El desastre de Trafalgar 
en 1805, las dificultades para mantener sus 
líneas de comunicaciones marítimas y la 
intromisión de sus aliados franceses en su 
territorio, decantaron en su dimisión, en el 
breve primer reinado de su hijo Fernando y 
en la instalación de José Bonaparte en el 
trono. En consecuencia, la América española 
vio nacer sus nuevos símbolos republicanos: 
estrellas, soles, volcanes en erupción y gorros 
frigios eran esta vez, al menos en lo aparente, 
la expresión de la voluntad del pueblo.

Eduardo Rivera Silva
Curador, Museo Marítimo Nacional 

Esta curiosa pieza de acero menciona todos 
los títulos que poseía el rey de España en aquel 
entonces: Carolus IIII Dei Gratia, Hispaniarum, 
Vtriusq(ue) Siciliae, Hierusalem, Indiarum, 
Insularum ac Terrae Firmae Maris Oceani Rex, 
Anno 1789. En nuestro idioma: Carlos IIII (no 
IV, práctica común en la época, ignoraremos el 
famoso mito del relojero ya que existen otras 
explicaciones) por la gracia de Dios, rey de 
España, de las Dos Sicilas, de Jerusalén (este 
título estaba ligado al anterior desde el Siglo 
XIII), de las Indias (el continente americano), y 
de las islas y tierras firmes del Mar Océano, Año 
1789. El diseño evoca claramente al reverso de 
las monedas de 8 Escudos que circularon en 
España y en América entre 1772 y 1825, con 
el escudo de armas del Rey, y rodeado por el 
collar de la Orden del Toisón de Oro.

En cuanto a su uso, me inclino más a la 
posibilidad de que haya sido utilizado como un 
molde en lugar de un cuño, ya que la pieza no 
tiene el grosor adecuado para que encajara en 
una prensa a volante o a vapor. Podría haberse 
realizado en algún proceso electrolítico para 
crear placas en cobre, y estos a su vez, usarse 
para entrega de galvanos (reconocimientos) 
o para uso decorativo en algún mueble o 
encuadernación de lujo. Es posible que esta 
pieza no sea exactamente de 1789 y muy 
seguramente fue enviada directamente desde 
España, ya que no lleva indicación alguna de 
que se haya creado en nuestra Casa de Moneda.

Christian Galeas Arce
Investigador numismático.

Asociación Numismática de Chile (ANUCH)



133

Sello real de Carlos IV de España
Autoría desconocida

España, 1789
Plata fundida y grabada 

97 mm de diámetro
MHN 3-1057 20



134 135

Catálogo Patrimonio a Tres Voces

01. Virgen de la Merced con donantes
Autores:
Constanza Acuña Fariña
Angela Benavente Covarrubias 
Julio Sáenz López 

02. Poncho
Autores: 
Maria Montt Strabucchi
Ricardo Kusunoki Rodríguez
Juliana Castellanos Ramelli

03. Almofrej
Autores: 
Alejandra Vega Palma
Gonzalo Olmedo Espinoza
Javiera Carmona Jiménez

04. Alforja 
Autores: 
Muriel Paulinyi Horta
Julieta Elizaga Coulombié
Camila Milenka



135

05. Flauta
Autores: 
Claudio Mercado Muñoz
Manuel Arancibia Gatica
Juan José Flores Cárcamo

06. Campana
Autores: 
Elvira Pérez Villalón
Laura Fahrenkrog Cianelli
Juan José Flores Cárcamo

07. Modo de hacer las matanzas en Chile 
Autores: 
Elvira López Taverne 
Francisco Mora Córdova
Max Núñez Danus 

08. Retrato de Catalina de Erauso (La monja Alférez) 
Copia del original de Francisco Pacheco 
Autores:
Verónica Undurraga Schüler 
Irene de la Jara Morales 
Patricio Soto Toro



136 137

11. Autorretrato en el Cabo de Hornos
Autores: 
Alberto Harambour Ross
Cristina Furrianca Llaneza
Dusan Martinovic Andrade 
Paola Grendi Ilharreborde 
Alejandra Espinoza González

12. Tapada
Autores:
Isabel Cruz de Amenábar
Marisol Richter Scheuch
Cristián Dziekonski Vásquez

09. Frena y cabezada mapuche
Autores: 
Fernando Pairican Padilla
Susana Chacana Hidalgo
Catalina Muñoz Garrido

10. Isle du Chiloé et environs (Isla de Chiloé y alrededores)
Autores:
Rodolfo Urbina Burgos (†)
Ximena Urbina Carrasco
Marijke van Meurs Valderrama
Paulo Maturana-Rencoret



137

13. Repostero
Autores: 
Olaya Sanfuentes Echeverría
Magdalena Pereira Campos
Francisca Mira Hurtado

14. Banda 
Autores:
Susana Gazmuri Stein
Francisca del Valle Tabatt
Aukan Ríos Campos

15. Juego de cartas
Autores:
Igor Goicovic Donoso
Gonzalo Aravena Hermosilla
Laura Ibáñez Kuzmanic

16. Baúl
Autores:
Fernando Guzmán Schiappacasse
Manuel Alvarado Cornejo 
Rodrigo Martínez Iturriaga



138

19. Guante
Autores:
Alejandra Fuentes González
Carmen Pizarro Puccio
Sara Acuña Ávalos

20. Sello real de Carlos IV de España
Autores:
Christian Galeas Arce
Eduardo Rivera Silva
Maite González Chiguay 

17. Retrato de María Mercedes de Salas y Corvalán de Rojas
Autores:
Juan Manuel Martínez Silva
Acacia Echazarreta Yávar 
Edmundo Albornoz Pinto

18. Piedra de moler
Autores: 
Jaime Valenzuela Márquez
Azeneth Báez Ríos
Álvaro Sepúlveda Quezada





140





         Tierra 
   de fronteras




